Ottmar Edenhofer

Eine Ethik der Nachhaltigkeit

| Die deutschen Bischofe zu den Gefahren des Klimawandels

Die Gefahren des weltweiten Klimawandels — ein Thema fiir die Deutsche Bischofs-
konferenz? Die Offentlichkeit diirfte tiberrascht sein, daf die katholischen Bischofe
hierzu eine Stellungnahme unter dem Titel ,,Der Klimawandel: Brennpunkt globa-
ler, intergenerationeller und ékologischer Gerechtigkeit® veroffentlichen. Und es
ist fraglich, ob die Mehrheit der Katholiken sie tiberhaupt zur Kenntnis nehmen
wird. Dennoch sehen sich die Bischofe dazu verpflichtet und gedrangt, denn:

»Der Klimawandel stellt gegenwirtig wohl die umfassendste Gefihrdung der Lebens-
grundlagen der heutigen und der kommenden Generationen sowie der auflermensch-
lichen Natur dar und ist damit eine ernste Herausforderung fiir die Schépfungsverantwor-
tung® (1),

In ihrem Dokument warnen die deutschen Bischofe nicht nur vor den Gefahren
des Klimawandels, sondern legen auch ethische Leitlinien fir eine globale Klima-
politik vor. Mit dieser Stellungnahme, die am 27. September 2006 verdffentlicht
wurde, haben sie das Wort nicht nur zum richtigen Zeitpunkt ergriffen, sondern
auch die Soziallehre der Kirche einen Schritt vorangebracht.

In den offiziellen Dokumenten der Soziallehre der katholischen Kirche konnte
man bisher nur sporadisch Hinweise zu Umweltproblemen finden; immerhin er-
wihnt der jiingste ,Sozialkatechismus“ die Problematik des Klimawandels2 — aber
noch gibt es keine Enzyklika zu den planetarischen Umweltproblemen. Vor diesem
Hintergrund verdient das vorliegende Dokument besondere Beachtung, denn in
keinem der bisher vorgelegten kirchlichen Dokumente werden die Gefahren des
Klimawandels so umfassend dargestellt, die klimapolitischen Optionen und das
ethische Problem des Klimawandels so prignant formuliert. Im ersten Teil erlautern
die Verfasser, warum der Klimawandel eine Herausforderung fiir die Schépfungs-
verantwortung darstellt. Die anschliefenden Teile folgen dem klassischen Drei-
schrite: Sehen (Teil 2), Urteilen (Teil 3), Handeln (Teil 4). In einer kurzen, ab-
schlieflenden Bemerkung (Teil 5) bekriftigen die Bischéfe nochmals die Bedeutung
internationaler Solidaritit fiir eine nachhaltige Entwicklung.

742 11/2006 — www.stimmen-der-zeit.de



Eine Ethik der Nachhaltigkeit

Was ist gefahrlicher Klimawandel?

Im zweiten Teil der Stellungnahme (12-31) werden sowohl die Ursachen als auch die
Auswirkungen des Klimawandels beschrieben. Dabei setzen die Verfasser voraus,
was auch in der Wissenschaft als Konsens gilt: Die Auseinandersetzung mit den Kli-
maskeptikern ist wissenschaftlich entschieden. Gegen die Hypothese, der Anstieg
der CO,-Konzentration und der globalen Mitteltemperatur in der Atmosphire sei
hauptsichlich vom Menschen verursacht, konnten keine stichhaltigen Gegenargu-
mente vorgebracht werden (14-20). Der Text schliefit sich der Einschitzung der in-
ternationalen Wissenschaft an, dafl die Klimadebatte der Zukunft von den Fragen
beherrscht sein wird, wie man sich an die Folgen des Klimawandels anpafit und was
getan werden muf}, um einen gefihrlichen Klimawandel zu vermeiden. Die Darstel-
lung der Auswirkungen des Klimawandels entspricht dem neuesten Stand der For-
schung (22-31): Zunahme extremer Wetterereignisse, Gefihrdung der Eisschilde in
Gronland und in der Antarktis, Anstieg des Meeresspiegels um mehrere Meter, Ver-
sauerung der Ozeane und damit Zerstorung mariner Lebensraume, Gefihrdung der
Ernihrungssicherheit, Anstieg der monetiren Schadenskosten.

Die Wissenschaft sah sich gezwungen, die Schadenserwartungen des Klimawan-
dels in den letzten fiinf Jahren erheblich nach oben zu korrigieren: Erstens kénnen
niedrige Werte fiir die Klimasensitivitit (= globale Temperaturerhéhung bei atmo-
sphirischer CO,-Verdoppelung) praktisch ausgeschlossen werden. Die Hoffnung,
man kénne die globale Erwirmung ignorieren, hat sich damit als triigerisch erwie-
sen. Die Begrenzung der globalen Erwirmung ist somit nur durch relativ starke
Emissionsminderungen moglich. Zweitens konnten in den letzten Jahren Schwel-
lenwerte (,, Tipping Points“) im Erdsystem identifiziert werden, deren Uberschrei-
ten zu abrupten und dramatischen Folgen fiihrt, die bislang aber in der Abschit-
zung der Folgen des Klimawandels erheblich unterschitzt werden. Drittens wiirden
durch solche Ereignisse Riickkoppelungsmechanismen aktiviert (Versauerung der
Ozeane, Austrocknen des Regenwaldes), die den Klimawandel dann noch weiter
beschleunigen. Viertens diirften Extremwetterereignisse gerade in den 6konomisch
entwickelten Regionen stirkere monetire Schiaden verursachen als bisher vermutet.
Vor diesem Hintergrund mutet die Liste der in dem Text aufgefiihrten Klimafolgen
cher ,konservativ® an — man wird die Bischéfe daher kaum als ,griine Apokalypti-
ker® diskreditieren konnen.

Ist ,Nachhaltigkeit* eine Leerformel?
Im dritten Teil des Dokuments (32—45) werden die ethischen Leitlinien formuliert,
die zur Beurteilung einer internationalen Klimapolitik herangezogen werden. Das

Dokument tritt fiir eine Entwicklung ein, ,die zugleich sozial fair, ékonomisch

743



Ottmar Edenbofer

effizient und dauerhaft umweltgerecht ist“. Das Zieldreieck 6kologischer, 6kono-
mischer und sozialer Nachhaltigkeit hat seit dem Brundtlandbericht 1987 eine er-
staunliche Karriere gemacht?. Es ist nun in aller Munde — Politiker, Marketingstra-
tegen, Wirtschaftsfiihrer und jetzt auch Bischofe benutzen es. Aber ist es mehr als
eine Leerformel, die jeder beliebig fiir seine Rituale der Beschworung verwenden
kann? Der inflationire Gebrauch dieses Begriffs kann leicht die Tatsache verdecken,
dafl sich im letzten Jahrzehnt eine Nachhaltigkeitswissenschaft zu etablieren be-
gonnen hat, die sich aus der Zusammenarbeit von Natur-, Sozial-, und Ingenieurs-
wissenschaften speist, und in einzelnen Disziplinen — wie etwa den Wirtschaftswis-
senschaften — zu einem veritablen Paradigmenwechsel gefiihrt hat*.

Das Dokument setzt diese Diskussion voraus und nimmt auf den Begriff der
Nachhaltigkeit mehrfach positiv Bezug, laflt aber im dritten Teil eine klare Gliede-
rung und Struktur vermissen: Menschenwiirde, Eigenwert der Natur, intra— und
intergenerationelle Gerechtigkeit, vorrangige Option fiir die Armen, Verursacher-,
Vorsichts- und Verhaltnismafigkeitsprinzip werden postuliert; die logischen Bezie-
hungen zwischen diesen Prinzipien bleiben aber ungeklrt. Damit wird die Diskus-
sion mit den beteiligten Fachwissenschaften erschwert, die sich ja selber keineswegs
nur auf die Beschreibung von Tatsachen beschrinken, weil in ihre Politikempfeh-
lungen ethische Leitlinien immer schon eingewoben sind.

Der Leser kann zu Recht die Frage stellen, ob man die ethischen Leitlinien in dem
von den katholischen Bischofen verdffentlichten Text nicht ohne Verlust fir die
Uberzeugungskraft der zentralen klimapolitischen Argumentation hitte streichen
konnen. Damit machte er es sich aber zu einfach, denn es bleibt ja zu begriinden,
warum Uberhaupt eine ambitionierte Klimaschutzpolitik nétig sein soll. Diese Be-
griindung ist nicht nur von akademischem Interesse: Nicht wenige Okonomen und
Politiker — vor allem in den USA - bestreiten unter Berufung auf respektable ethi-
sche Griinde, dafd sich eine drastische Reduktion von Emissionen in den nichsten
Dekaden verantworten lafit. Da diese Position nicht a priori als unmoralisch denun-
ziert werden sollte, missen die normativen und empirischen Gehalte dieser unter-
schiedlichen Sichtweisen geklart werden. Die Diskussion um die normativen Leit-
bilder der Nachhaltigkeit ist daher unverzichtbar.

Das Prinzip der Nachhaltigkeit 1t sich in folgendem Imperativ zusammenfas-
sen: Wirtschafte so, dafl durch deine Handlungen kiinftiges Handlungsvermogen
nicht irreversibel zerstort, sondern nach Moglichkeit vermehrt wird®. Urspriinglich
entstammt das Prinzip der Forstwissenschaft, das fiir den obigen Imperativ auch ein
anschauliches Beispiel liefert: Der Holzeinschlag solle nicht hoher sein als die
Aufforstung. Im Brundtlandbericht von 1987 wurde eine Entwicklung dann als
nachhaltig bezeichnet, wenn die Lebenschancen kommender Generationen nicht
zerstort werden®. Beide Formulierungen sind Konkretisierungen des oben formu-
lierten Imperativs, dessen (Letzt)Begrindung Aufgabe der philosophischen Ethik
ist und im Rahmen dieses Artikels nicht weiter verfolgt werden soll. In der interna-

744



Eine Ethik der Nachhaltigkeit

tionalen Debatte wird auch nicht die Verninftigkeit des Nachhaltigkeitsprinzips
bestritten, sondern vielmehr seine Konkretisierung. Der Streit dreht sich um die
Frage, ob die wirtschaftliche und gesellschaftliche Entwicklung dem Kriterium der
,schwachen® oder der ,starken® Forderung der Nachhaltigkeit geniigen solle. Wie
sich in den beiden nichsten Abschnitten zeigt, wird in den beiden Konzepten der
»Wert“ des Erdsystems unterschiedlich behandelt, mit entsprechenden Konsequen-
zen fiir die Klima- und Energiepolitik’.

Die Forderung ,schwacher” Nachhaltigkeit

Die Wirtschaftswissenschaft hatte bis vor kurzem weder theoretische Konzepte
noch empirische Indikatoren zur Verfiigung, um eine nichtnachhaltige Entwick-
lung zu diagnostizieren: Der Okonom Herman Daly, Kritiker der neoklassischen
Umweltokonomie, bemerkte mit beiflendem Spott, Okonomen seien Menschen,
die sich auf der Titanic Gedanken iiber die optimale Nutzung der Liegestiihle
machten — beschiftigt mit drittrangigen Fragen statischer Allokation, seien sie blind
fiir die Gefahr des drohenden Untergangs. Seither hat die Wirtschaftswissenschaft
dazugelernt und sowohl theoretische als auch empirische Konzepte der Nachhal-
tigkeit entwickelt, die nicht nur bei der Entdeckung von Eisbergen helfen, sondern
auch das Wissen bereitstellen wollen, um den Tanker Wirtschaft an diesen Eisber-
gen vorbeizusteuern.

Fin einfaches Beispiel kann das verdeutlichen: Fossile Energietriger sind nur
begrenzt verfiigbar. Wird nicht rechtzeitig in den Ersatz von Kohle, Ol und Gas
investiert, sind kiinftige Generationen dazu verdammt, wirtschaftlich auf einem sta-
tiondren Niveau zu verharren; ohne weitere Zusatzannahmen tiber die demographi-
sche und technische Entwicklung ist offen, ob dann tiberhaupt das Subsistenz-
niveau gesichert ist. Im Sinn der neoklassischen Umweltékonomie kann es aber
durchaus ,,optimal“ sein, diese Investitionen zu unterlassen, nimlich dann, wenn
die Rendite gemessen an der Diskontrate zu gering ist. Dies ist aber keine nachhal-
tige Entwicklung, weil ein fiir das Wirtschaften notwendiger Naturkapitalstock von
den heutigen Generationen unwiderruflich aufgezehrt wird, ohne hierfir Ersatz zu
schaffen®.

Die grundlegende Einsicht, wonach die Hohe der Nettoinvestitionen der
entscheidende Indikator fiir eine nachhaltige Entwicklung ist, bleibt auch in kom-
plexeren Zusammenhingen erhalten. Die Wirtschaftswissenschaft begreift In-
vestition als Aufbau von (Handlungs-)Vermogen. Handlungsvermégen wird aber
nicht nur durch ein erhéhtes Sachkapital aufgebaut, sondern auch durch In-
vestitionen in Natur- und Humankapital. Mit der Unterscheidung in Sach-, Natur-
und Humankapital wird versucht, alle relevanten Formen des Handlungsver-
mogens zu erfassen. Mit dieser Erweiterung des Vermogens- und Kapitalbegriffs

FAi)



Ottmar Edenbofer

ist es gelungen, sowohl die Umwelt- als auch die Armutsproblematik neu zu dis-
kutieren. Galten die Ausgaben fir Bildung und Gesundheit, aber auch Umwelt-
ausgaben zuvor eher als wachstumshemmende Kosten, so wurden sie nun als In-
vestitionen betrachtet, die in der Zukunft einen Ertrag abwerfen kénnen. Damit
stellte sich die Frage, ob die Nettoinvestitionen ausreichend waren oder ob es
nicht bereits zum Substanzverzehr gekommen ist: So werden heute vor allem
unterlassene Investitionen in Bildung und Gesundheit als Hauptgriinde fiir die
extreme Armut Afrikas diagnostiziert. Vieles, was die Weltbank in fritheren Zei-
ten als Kostensenkung im Gesundheits- und Bildungswesen gefordert hat, wird
nun von ihr selbst als unterlassene Investitionen und damit als Substanzverzehr
gewertet’.

Das Ausmaf} der Nettoinvestitionen in den Klimaschutz hingt von einer Grofle
ab, die im Zentrum der ethischen Debatte um die ,,schwache Nachhaltigkeit steht:
von der Diskontrate. Mit Hilfe der Diskontrate werden kiinftige Ertrige auf
einen sogenannten Gegenwartswert abgezinst. Der Gegenwartswert beantwortet
die Frage, wie viel ein Euro heute wert ist, den ein Investor erst morgen erhilt.
Brichte er heute 97 Cent auf die Bank, hitte er bei einer Verzinsung von drei Pro-
zent in einem Jahr knapp einen Euro zur Verfiigung. Wire die Diskontrate 20 Pro-
zent pro Jahr, mifite er nur noch 83 Cent auf die Bank bringen, um in einem Jahr
einen Euro zur Verfugung zu haben. Anders ausgedrickt: Der Euro, den der In-
vestor erst morgen bekommt, ist heute nur noch 83 Cent wert, weil er ja auf die
Zinseinnahmen verzichten mufl, die er bekame, wenn er den Betrag sofort bei der Bank
einzahlen konnte. Bei einer hohen Diskontrate fallen daher die Ertrige umso weni-
ger ins Gewicht, je spater sie anfallen. Investitionen werden um so weniger getatigt,
je weiter in der Zukunft deren Ertrige anfallen. Die Diskontrate ist daher ein Maf§
dafiir, wie stark die heutigen Generationen die kiinftigen Generationen gewichten.
Werden die Kosten der kiinftigen Klimaschiden abdiskontiert werden — weil man
davon ausgeht, dafl zukiinftige Generationen reicher sein werden — und miissen
dagegen die Investitionsausgaben des Klimaschutzes bereits heute getragen werden,
sind diese Investitionen bei hohen Diskontraten unrentabel. Es ist daher nicht
erstaunlich, daff Investitionen in die Bekimpfung von Malaria und Aids als dringli-
cher angesehen werden als Klimaschutzinvestitionen, weil sie in kiirzerer Frist Wir-
kungen zeigen.

Aber, so liefle sich einwenden: Ist nicht bereits eine positive Diskontrate Aus-
druck einer intergenerationellen Ungerechtigkeit, weil hier die weit in der Zukunft
lebenden Generationen benachteiligt werden? Eine positive Diskontrate sei aber
notig, so das Gegenargument, um nicht die heutigen Generationen auf dem Altar
der Zukunft zu opfern. Eine zu hohe Diskontrate beute zwar die kommenden Ge-
nerationen aus, eine zu niedrige oder gar negative Diskontrate jedoch die heutigen
Generationen. Der Streit um die richtige Hohe der Diskontrate ist ein treffliches
aber auch fruchtloses Feld akademischer Debatten .

746



Eine Ethik der Nachhaltigkeit

Die Problematik des Konzepts der schwachen Nachhaltigkeit reicht tiefer: Der
Vektor menschlicher Handlungsmoglichkeiten wird auf einen Skalar, den Nutzen-
index abgebildet und damit reduziert. Damit kénnen die Ertrige aus Human-,
Sach- und Naturkapital miteinander verrechnet werden. Die Diskontrate bestimmt
dabei das Gewicht, mit dem heutige gegeniiber zukiinftigen Groflen in diese Ver-
rechnungsprozedur eingehen. Aber besteht nicht das ethische Problem des Klima-
wandels gerade darin, dafy hier Grofen verrechnet werden, die gar nicht verrechnet
werden sollen? Kann die Beeintrichtigung oder gar Zerstorung des Erdsystems
allen Ernstes aufgewogen werden durch die Erfillung von kiinftigen Luxusbediirf-
nissen? Mit der Forderung eines abgestuften Eigenwertes der Natur widersetzt sich
das Dokument der Bischofe ausdriicklich dieser schwachen Konzeption von Nach-
haltigkeit (35): Denn die Natur hat einen Wert, der gerade nicht in der Metrik des
geldwerten Nutzens ausgedriickt werden kann und soll. Aber auch diejenigen, die
dieses Bewertungsverbot nicht akzeptieren wollen, miissen zumindest zugeben,
dafl sie fir die Bewertung kiinftiger Folgen des Klimawandels gar nicht die notwen-
digen Informationen besitzen, weil viele Funktionszusammenhinge des Erd-
systems noch nicht bekannt sind. Durch die Unsicherheit der Handlungsfolgen
wird das Konzept schwacher Nachhaltigkeit zu einem stumpfen Schwert. Darin
liegt vermutlich auch der Grund, warum die Bischofe das Vorsichtsprinzip bei
Handlungen unter Unsicherheit (43) fiir die Begriindung einer ambitionierten Kli-
mapolitik zusatzlich zum Prinzip des Eigenwertes der Natur mit heranziehen.

Die Forderung der ,starken® Nachhaltigkeit

Der Totalitit der Verrechnung versucht sich das ,starke“ Konzept der Nachhaltig-
keit durch die Formulierung von Leitplanken zu widersetzen. Die Einhaltung des
2°C-Zieles in der Klimapolitik stellt eine solche Leitplanke dar. Viele namhafte
Wissenschaftler sind zu dem Schluff gekommen, daf§ sich die Schiden des Klima-
wandels auf ein beherrschbares Maf$ begrenzen lassen, wenn die globale Mittel-
temperatur um nicht mehr als 2°C gegentiber dem vorindustriellen Niveau ansteigt.
Eine Verletzung dieses Zieles kann dann nicht durch einen Nutzen- oder Ein-
kommenszuwachs aufgewogen werden, wie dies im Konzept schwacher Nachhal-
tigkeit moglich ist. Abwigungen und Verrechnungen sind nur zugelassen, wenn die
Leitplanke erfullt ist. Das Konzept ,starker Nachhaltigkeit tragt der Tatsache
Rechnung, dafl sich moralische, 6konomische und asthetische Werte nicht auf ein
einheitliches Nutzenmaf} reduzieren lassen!.

Die Formulierung von Leitplanken, zum Beispiel fiir Treibhausgasemissionen
oder deren Konzentration in der Atmosphire, impliziert jedoch nicht, daf} sich fiir
die Nutzung der Atmosphare kein rationaler Preis errechnen lifit. Im Gegenteil -
es lassen sich die sozialen Kosten beispielsweise des Kohlenstoffs errechnen, die

747



Ottmar Edenhofer

die Einhaltung der Leitplanke garantieren!?. Kohlenstoff kann einen Preis entwe-
der durch eine Steuer oder den Emissionshandel erhalten. Das Dokument der Bi-
schofskonferenz lafit hier offen, welchem Verfahren es den Vorzug gibt. Es geht
aber davon aus, daff Kohlenstoff einen Preis erhalten mufi, denn erst dadurch kon-
nen sich die Investitionsentscheidungen der Unternehmen verindern. Grundsitz-
lich lassen sich bei beiden Verfahren die Marktkrifte nutzen, um herauszufinden,
welche Techniken zur Einsparung von Kohlenstoffemissionen am kostenglinstig-
sten sind.

Die Gegner des Leitplankenansatzes sind jedoch der Auffassung, daf dessen
unbedingte Einhaltung vor allem den Entwicklungslindern unertrigliche Opfer
abverlangt. Sie versuchen zu zeigen, dafl gerade die Entwicklungslinder durch ver-
mehrte Investitionen in die Anpassung an den Klimawandel und durch etwas gerin-
gere Investitionen in die Verminderung der Emissionen netto gewinnen wiirden.
Die Debatte mufl auf dieser Ebene unbefriedigend bleiben, weil hier mit zweierlei
Bewertungsmafistiben gemessen wird: Die schwache Konzeption der Nachhaltig-
keit reduziert den Wert des antarktischen Eisschildes auf eine monetire Grofle,
wiahrend das starke Konzept der Nachhaltigkeit das Klimasystem der ékonomi-
schen Bewertung vollstindig entzieht und damit — zu Ende gedacht - auch den
Zusammenbruch der Weltwirtschaft in Kauf nehmen wiirde.

Auch die Bischofe gehen davon aus, dafl sich die Einhaltung einer Klimaleit-
planke um den Preis eines dauerhaften Zusammenbruchs der Weltwirtschaft nicht
begriinden liefle. Daher wird das Vorsichtsprinzip erganzt durch das Prinzip der
Verhiltnismifligkeit, wonach Klimaschutz zu keinen untragbaren volkswirtschaft-
lichen Verlusten fithren darf (53). Das ,starke” Konzept der Nachhaltigkeit kann
daher nur normative und empirische Plausibilitit beanspruchen, wenn gezeigt wer-
den kann, daff die Kosten des Klimaschutzes nicht unertraglich hoch werden. Dies
ist jedoch nur bei einem ,ausreichenden® technischen Fortschritt moglich.

Was aber ist hier mit technischem Fortschritt gemeint? Die Weltwirtschafts-
geschichte zumindest des vergangenen Jahrhunderts erlaubte eine nahezu kon-
stante Wachstumsrate der Arbeitsproduktivitat: Bei leicht sinkender Arbeitszeit
konnte ein standig steigendes Sozialprodukt erzeugt werden. Fiir denselben Zeit-
raum stellte man fest, dafl die Energieproduktivitt sehr viel langsamer gewachsen
ist als die Arbeitsproduktivitat. Auch entstanden pro Einheit fossiler Energietri-
ger (Joule) weniger Emissionen. Aber die steigende Energieproduktivitit und die
sinkende Kohlenstoffintensitit konnten die steigende Arbeitsproduktivitit nicht
kompensieren: Sowohl der Energieverbrauch als auch die Emissionen sind welt-
weit stetig gewachsen. Erstaunlich ist, dafl sich dieses Wachstumsmuster in
nahezu allen Lindern ungebrochen fortsetzt. Sollen die Emissionen jedoch sin-
ken, mussen eine steigende Energieproduktivitit und eine sinkende Kohlen-
stoffintensitit den Anstieg der Arbeitsproduktivitit weit iiberkompensieren?.
Die bisherige Richtung des technischen Fortschritts muf§ also verandert werden.

748



Eine Ethik der Nachhaltigkeit

Die internationale Debatte dreht sich gegenwirtig um die Frage, zu welchen
volkswirtschaftlichen Kosten eine Richtungsinderung des technischen Fort-
schritts moglich ist. Diese Frage wird im letzten Teil dieses Beitrags diskutiert. Es
wird sich zeigen, dafl die Richtung des technischen Fortschritts durchaus zu ge-
ringen volkswirtschaftlichen Kosten verdndert werden kann. In einer internatio-
nalen Modellvergleichsstudie konnte gezeigt werden, daff sich die Richtung des
technischen Fortschritts verindern 1afit und die Klimaschutzkosten gegeniiber
fritheren Abschitzungen dennoch nach unten korrigiert werden konnen, wenn es
der Klimapolitik gelingt, sich zu langfristigen Emissionsminderungen zu ver-
pflichten.

Gegen das Konzept starker Nachhaltigkeit wird aber noch ein weiterer Einwand
erhoben, der mit dem letztgenannten in einer engen Beziehung steht. So wird
immer wieder die Befiirchtung geduflert, das ,starke“ Konzept der Nachhaltigkeit
habe ungiinstige Wirkungen auf die intragenerationelle Einkommens- und Verma-
gensverteilung. Unter der intragenerationellen Einkommens- und Vermogensver-
teilung ist einmal die Verteilung zwischen Lohn- und Kapitaleinkommen gemeint,
zum anderen die Einkommens- und Vermogensverteilung zwischen Volkswirt-
schaften. Die verwickelten empirischen Zusammenhinge zwischen beiden Gerech-
tigkeitskonzeptionen sind keineswegs vollstindig geklirt. So viel kann jedoch ge-
sagt werden: Modelltheoretische Studien haben gezeigt, daff auch eine drastische
Emissionsminderung die Einkommensverteilung keineswegs zu Lasten der Lohn-
einkommen verindert.

Ob die Klimapolitik so ausgestaltet werden kann, daf§ sie das Wachstum der Ent-
wicklungslinder férdert und die Ungleichheit der Einkommensverteilung in der
Weltgesellschaft vermindern hilft, ist derzeit Gegenstand intensiver Forschung. So
wird immer wieder die Forderung erhoben, jeder Mensch solle den gleichen Anteil
an der Nutzung der Atmosphire erhalten. Die Bischofe fordern jedenfalls keine
gleiche Pro-Kopf-Verteilung der Emissionsrechte, da sie offenbar der weiteren Dis-
kussion um die Sinnhaftigkeit dieser Verteilungsnorm nicht vorgreifen wollten'>.
Dabei spricht vieles dafiir, in der Klimapolitik die Frage der Gerechtigkeit nicht auf
den Verteilungsschliissel der Emissionsrechte zu verengen, denn grundsitzlich
kann es ja nur darum gehen, die weltweite Vermogensverteilung gerechter zu gestal-
ten. So lassen sich die Investitionen in den notwendigen Umbau des weltweiten En-
ergie-, Wasser- und Gesundheitssystems so ausgestalten, dafl die Armen vermehrt
Zugang zu Elektrizitit, sauberem Trinkwasser und Gesundheitsdiensten erhalten.
Die Option fiir die ,starke” Nachhaltigkeit fithrt aber nicht automatisch zu mehr
intragenerationeller Gerechtigkeit. Daher sollten Programme der Klimapolitik
kiinftig daraufhin iiberpriift werden, inwieweit sie der Armutsbekimpfung dienen.

749



Ottmar Edenhofer

Institutionen der Nachhaltigkeit

Mit der Forderung nach ,starker” Nachhaltigkeit ist das Nachhaltigkeitsverstind-
nis des Dokuments der Bischofe keineswegs ausgeschopft. Die bisherigen Uber-
legungen diskutierten lediglich, in welchem Umfang in den globalen Klimaschutz
investiert werden sollte. Die Behauptung, Klimaschutz sei nicht verantwortbar,
weil er die wirtschaftliche Entwicklung auf untragbare Weise schadige, konnte im
Rahmen des ,starken” Konzeptes der Nachhaltigkeit zuriickgewiesen werden.

Bei den Investitionen in den globalen Klimaschutz handelt es sich um ein Kollek-
tivgut der Menschheit. Kollektivgiiter kénnen aber nur dann bereitgestellt werden,
wenn die beteiligten Nationalstaaten miteinander kooperieren. Jede Kooperation
ist jedoch davon bedroht, daf} einige Nationalstaaten die Kooperation aufkiindigen
und damit fiir sich einen hoheren Nutzen erzielen, selbstverstindlich unter der Vor-
aussetzung, dafl die anderen weiter ihre Emissionen vermindern. Da alle so denken,
wird es am Ende keine kooperative Losung geben, obwohl es fir alle von Vorteil
wire: Individuelle Schlauheit gebiert kollektive Dummbeit.

Das Dokument fordert, was innerhalb der katholischen Soziallehre mit dem
Solidarititsprinzip gemeint ist: Die Menschheit haftet gemeinschaftlich fiir den Zu-
stand der Atmosphire!. Aus dieser gemeinschaftlichen Haftung ergeben sich fiir
die einzelnen Staaten Verpflichtungen, die diese nach ihrer Leistungsfahigkeit erfiil-
len missen. Vor diesem Hintergrund ist es bemerkenswert, daff einer der fithrenden
Okonomen der Gegenwart, der Japaner Hirofumi Uzawa, das Solidarititsprinzip
in seiner bahnbrechenden Studie ,,Economic Analysis of Social Common Capital
in das Theoriegebiude der Okonomie einfiigt!?. Dabei ist es ihm gelungen, den
Zielkonflikt zwischen Effizienz und Gerechtigkeit zumindest ansatzweise zu tiber-
winden. Die Anwendung seiner Konzepte auf das Klimaproblem hat verdeutlicht,
dafl die 6konomische Theorie deutlicher als bisher Fragen der inter— und intragene-
rationellen Gerechtigkeit thematisieren kann.

Diese Pflicht zur Kooperation kann durchaus ,abgestuft® wahrgenommen wer-
den: Die Forderung entspricht dem Subsidiarititsprinzip, wonach kleineren orga-
nisatorischen Einheiten (Koalitionen von Nationalstaaten, einzelnen Landern) nur
dann Aufgaben entzogen werden konnen, wenn sie diese nicht mehr angemessen
wahrnehmen konnen. Dabei haben die grofieren Einheiten die Pflicht, den kleine-
ren Einheiten diese Aufgabenerfillung auch zu ermoglichen. Im Zusammenhang
mit der Klimadebatte geht es dabei um die Frage, welche Rolle die Mirkte und
Nationalstaaten ,,unterhalb® der Ebene weltweiter Kooperation spielen kénnen. Im
Vordergrund steht zur Debatte, ob sich tberhaupt alle Nationalstaaten an einem
Klimaabkommen beteiligen miissen. Unter Umstinden konnte es geniigen, wenn
sich Europa, die USA, Brasilien, Rufiland, China und Indien darauf einigen, ihre
Emissionen drastisch zu reduzieren. Dartiber hinausgehende Fragen internationa-
ler Gerechtigkeit, die bei der Kompensation von Klimaschaden ins Spiel kommen,

750



Eine Ethik der Nachhaltigkeit

werden in den nichsten Jahren eine intensive Debatte erfordern. Das Dokument
bietet keine Blaupause fiir die internationalen Klimaverhandlungen, die in den
nichsten Jahren gefiihrt werden. Er kann aber als Appell an Wissenschaft und Po-
litik verstanden werden, nach Losungen zu suchen. Entscheidend wird dabei sein,
dafl die Staatengemeinschaft zu einer glaubwiirdigen Selbstbindung kommt, um die
globalen Emissionen zu senken und die Lasten des Klimaschutzes und des Klima-
wandels gerecht zu verteilen.

Anpassen oder vermeiden?

Im vierten Teil des Dokuments (46-57) werden die klimapolitischen Optionen dis-
kutiert. Die Bischofe fordern eine integrierte Klimapolitik, die sowohl Vermeidung
als auch Anpassung an den Klimawandel umfafit. Mit der politischen Festlegung
von Emissionsminderungen wird zugleich eine Arbeitsteilung zwischen der Anpas-
sung an den Klimawandel und der Vermeidung des Klimawandels festgelegt. Denn
selbst eine erfolgreiche Vermeidungsstrategie erfordert die Anpassung an einen
Restklimawandel, der auch dann stattfindet, wenn die Weltgemeinschaft mit der
Verminderung der Emissionen erfolgreich sein wird.

Das Dokument optiert an keiner Stelle ausdriicklich fiir das 2°C-Ziel, das eine
Begrenzung der Klimaschiden auf ein beherrschbares Mafy garantieren soll. Die als
notwendig erachteten Emissionsminderungsziele (47) sind jedoch nur sinnvoll, wenn
ein 2°C-Ziel erreicht werden soll. Die Bischofe wissen offenbar um den Streit um die
Ziele des Klimaschutzes und mafien sich daher auch kein abschliefendes Urteil an.

Obwohl das Dokument die notwendigen Anpassungsmafinahmen austihrlich
diskutiert, liflt es keinen Zweifel daran, daf} es unverantwortlich wire, durch eine
Lockerung des globalen Klimaschutzziels den Druck auf die Anpassungsleistung
zu erhohen, die dann vor allem die Entwicklungslinder zu erbringen hitten, weil
die Klimaschiden vor allem dort auftreten werden. Als Mafistab der Anpassungs-
mafinahmen soll die Verminderung der Verletzbarkeit von Gesellschaften dienen.
Als Mafinahmen fordern die Bischofe Transferleistungen der Industrielinder an die
Entwicklungsstaaten, die zur Finanzierung der Anpassungsleistungen eingesetzt
werden sollen. Zugleich werden die Wissenschaftler aufgefordert, fiir ein verbesser-
tes Katastrophenmanagement ein Frihwarnsystem zu entwickeln, das sowohl ver-
besserte regionale Wettervorhersagen als auch eine entsprechende Logistik (55)
umfassen soll.

Die meisten Okonomen befiirchten allerdings, daff ein derart ehrgeiziger Klima-
schutz nicht bezahlbar ist. So wurden die volkswirtschaftlichen Kosten einer ehr-
geizigen Emissionsvermeidung von vielen Modellen in einer Groflenordnung
berechnet, die es aus 6konomischer Sicht nicht mehr ratsam erscheinen laflt, den
Anstieg der globalen Mitteltemperatur auf 2°C zu begrenzen. Die Mittel, die ein

751



Ottmar Edenhofer

Klimaschutz in diesem Mafistab binden wiirde — so ihr Argument — seien besser in
die Armutsbekimpfung investiert!®.

Eine Begrenzung des Anstiegs der globalen Mitteltemperatur auf 2°C gegentiber
dem vorindustriellen Niveau ist zwar aus naturwissenschaftlicher Sicht notwendig,
um einen gefihrlichen Klimawandel zu vermeiden; andererseits warnen zahlreiche
Okonomen davor, dafl die damit verbundenen Kosten eine ernsthafte Bedrohung
der Weltwirtschaft darstellen. Ist nun ein Zielkonflikt zwischen Wirtschaftswachs-
tum und Klimaschutz unvermeidbar? Es gehort zu den grofien Verdiensten des Do-
kuments der Deutschen Bischofskonferenz, daff dieser Zielkonflikt nicht verschlei-
ert, sondern in der ethischen Urteilsbegriindung beriicksichtigt wird. Der
Klimaschutz mufl dem Grundsatz der Verhiltnismafligkeit entsprechen, er recht-
fertigt nicht jedes Mittel und er darf auch nicht die Welt kosten.

Fiir die Abschitzung der Klimaschutzkosten beanspruchen die Verfasser keine
Kompetenz. Sie verweisen jedoch ausdriicklich auf die internationale Diskussion,
die zur Zeit in der Vorbereitung fiir den Vierten Sachstandsbericht des , Intergovern-
mental Panel on Climate Change® (IPCC) mit grofler Heftigkeit gefiihrt wird.
Der IPCC hat die Aufgabe, das wissenschaftliche Wissen tiber die Ursachen, Wir-
kungen und Lésungen des Klimaproblems zu sichten, zu dokumentieren und zu
aktualisieren. Die Stellungnahme der Bischofe verweist auf eine internationale
Studie, die federfiihrend vom Postdam-Institut fiir Klimafolgenforschung durchge-
fiihrt wurde. Diese Studie zeigt, dafl die Kosten des Klimaschutzes in den meisten
volkswirtschaftlichen Modellen tiberschitzt werden, weil sie die Innovationen
nicht beriicksichtigten, die durch eine kluge Klimaschutzpolitik hervorgerufen
werden konnten. Damit konnte der Einwand der Gegner des ,,starken” Konzeptes
der Nachhaltigkeit entkriftet werden: Die Verinderung der Richtung des techni-
schen Wandels und damit eine Emissionssenkung sei nur durch hohe Wachstums-
verluste méglich. Die Studie kommt zu dem Ergebnis, daff mit weniger als einem
Prozent des weltweiten Sozialprodukts ambitionierte Klimaschutzziele erreicht
werden konnen!®. Allerdings ist dies nur moglich, wenn es innerhalb der nichsten
beiden Jahrzehnte zu einer glaubwiirdigen Klimapolitik kommt, der die Investoren
abnehmen, dafl sie nachhaltige Emissionsminderungen durchsetzen kann.

Das Dokument der Bischofe diskutiert verschiedene Optionen, mit deren Hilfe
sich die Treibhausgasemissionen vermindern lassen. Leider werden in diesem Teil
politische Instrumente und Optionen vermengt, was zu einer uniibersichtlichen
Liste fithrt; auch wird hier keine Priorititensetzung deutlich. Unverzichtbar fir
eine verntinftige Klima- und Energiepolitik sind folgende Optionen: Steigerung der
Energieeffizienz; Einsatz erneuerbarer Energietrager; Abscheidung des freigesetz-
ten Kohlenstoffs an Kohle- und Gaskraftwerken und seine Lagerung in geologi-
schen Formationen; Verhinderung weiterer Abholzung von Wildern.

Ob noch weitere Optionen hinzukommen miissen, und inwieweit diese unver-
zichtbar sind, bleibt umstritten. Eine Anderung des Lebensstils in den Industrie-

752



Eine Ethik der Nachhaltigkeit

nationen sieht das Dokument als unverzichtbar an. Der Kernenergie (54) wird
offenbar kein grofies Potential in einem kiinftigen Energiemix zugetraut. Das mag
einige Leser tiberraschen und andere verdrgern — vor allem jene, die in der Kern-
energie eine emissionsfreie und kostengiinstige Form der Energieversorgung sehen.
Fur die ethische Beurteilung von technischen Optionen zur Energieversorgung
hitte es jedoch keinen Sinn, eine spezielle Technik herauszugreifen. Man wird im-
mer das gesamte Energiesystem betrachten missen. Im Rahmen von Energie-
systemstudien zeigt sich aber deutlich, daff die Rolle der Kernenergie im Rahmen
der Klimaschutzpolitik umstritten bleibt. Selbst in den Modellen, die der Kern-
energie freundlich gegeniiberstehen, spielt diese bestenfalls in der zweiten Jahrhun-
derthilfte eine wenn auch nur bescheidene Rolle?. Vorausgesetzt werden muf} da-
bei, daff eine geschlossene Plutoniumwirtschaft moglich ist, die die Reichweite von
Uran erhoht und das Endlagerproblem zumindest entschirft. Freilich sind bislang
weder die technischen noch die politischen Probleme einer Plutoniumwirtschaft
gelost.

Die extensive Nutzung von Biomasse in Verbindung mit dem Abscheiden und
Einlagern von Kohlenstoff wird als eine vielversprechende Komponente im Port-
folio der Vermeidungsoptionen diskutiert, um die Emissionen drastisch zu ver-
mindern und die CO,-Konzentration in der Atmosphare im Verlauf des 21. Jahr-
hunderts auf mindestens 450 ppm (Teile pro Million) zu begrenzen. Diese Option
wird als solche in dem Dokument nicht diskutiert. Hier sind noch Fragen offen,
die einer grindlichen wissenschaftlichen Analyse unterzogen werden miissen,
wie etwa der Einflufl einer extensiven Biomassenutzung auf den globalen Wasser-
kreislauf oder die Konkurrenz mit der Nahrungsmittelproduktion. Weitere Leit-
planken, die den Landverbrauch limitieren, Biodiversitit bedrohen oder Eingriffe
in den globalen Wasserkreislauf verursachen, kénnten nétig sein, um uner-
wiinschte Nebenwirkungen der Klimapolitik zu vermeiden. Der Grundsatz der
Verhiltnismafigkeit verlangt, bei einschneidenden Mafinahmen zur Gefahrenab-
wehr unerwiinschte Nebenwirkungen zu beriicksichtigen. Ratschlige dariiber,
wie dieser Grundsatz so institutionalisiert werden kann, daff sich dadurch eine
fehlerfreundliche Klimapolitik implementieren 1afit, wird man von den Bischéfen
nicht erwarten diirfen. Hier ist die Kreativitit von Politik, Wirtschaft und Wis-
senschaft gefragt.

Der Beitrag der Kirchen

Die amerikanischen Bischofe haben in ihrem beriihmt gewordenen Wirtschafts-
hirtenbrief ,Wirtschaftliche Gerechtigkeit fur alle” aus dem Jahr 1986 auch Leitli-
nien fiir das Wirtschaften der Kirchen entwickelt. Dieser Tradition folgend, listet
das vorliegende Dokument in seinem vierten Teil eine Reihe von beispielgebenden

753



Ottmar Edenbofer

Initiativen auf (58-64), die sich dem Leitbild nachhaltiger Entwicklung besonders
verpflichtet wissen. Dariiber hinaus werden die kirchlichen Bau- und Liegen-
schaftsabteilungen aufgefordert, ihre Energieeffizienz zu erhohen und, wenn mog-
lich, erneuerbare Energietriger zu nutzen; auch die Hinweise auf , AutoFasten®
und ,Mobil ohne Auto® fehlen erwartungsgemaf$ nicht (62). Vielleicht wird sich bei
manchem Leser der Eindruck verfestigen, hier werde mit viel moralischem Auf-
wand letztlich wenig oder gar das Falsche bewirkt — je nach Temperament ein
Grund fiir Ironie, Zynismus oder Resignation.

Dennoch wire dieser Eindruck verfehlt, denn die Kirchen halten einen Hebel in
der Hand, der es ihnen durchaus erlaubt, in der Nachhaltigkeitsdiskussion nicht
nur die Rolle des Mahners einzunehmen. So verweist das Dokument auch auf die
Moglichkeit eines nachhaltigen Investments (62). Die katholische Kirche halt einen
nicht unbetrachtlichen Teil ihres Vermogens in Aktien und Rentenwerten. Auf den
internationalen Kapitalmarkten ist das ethische Investment zu einer gewichtigen
Bewegung geworden, die sich gerade fiir die Belange des Klimaschutzes zu engagie-
ren beginnt. So verlangen zunehmend ethische Investoren von den Firmen auch
Emissionsbilanzen. Okonomische, dkologische und soziale Nachhaltigkeit sind
heute Bewertungskriterien auf den internationalen Kapitalmarkten. Die katholische
Kirche Deutschlands fordert sich in diesem Dokument selber dazu auf, vermehrt in
ethische Investmentfonds zu investieren. Dartiber hinaus will sie in der Weiterent-
wicklung von Nachhaltigkeitskriterien auf den Kapitalmarkten eine stirkere Rolle
zu spielen.

Der im Dokument zum Ausdruck kommende Mut zum ethischen Investment
legt nahe, daf hier nicht kirchliche Finanzmanager die Feder gefithrt haben. Es wire
aber hilfreich, wenn gerade sie ihr Vermégen auch ckologisch nachhaltig investier-
ten. Sie konnten glaubhaft verkorpern, daff eine Orientierung an der 6kologischen
Nachhaltigkeit einem Unternehmen nicht schaden mufi: Gemessen an den kurzen
und hektischen Mafistaben der internationalen Finanzmarkte existiert die Kirche ja
bereits eine Ewigkeit — eine gute Basis, um in die Zukunft zu investieren.

Odysseus — ein Paradigma fir die Klimapolitk?

Die Leistung des Textes der Deutschen Bischofskonferenz liegt vor allem darin, dafy
die Grundzige einer verniinftigen Klimapolitik formuliert werden. Dartber hinaus
ist es gelungen, die Nachhaltigkeit in der katholischen Sozialverkiindigung weiter
zu verankern. Es bleibt zu wiinschen, daf} sich an dieser Stelle der begonnene
Dialog zwischen Wissenschaft, Politik und Kirche fortsetzt. Die aufrichtige Suche
des Dokuments nach Losungsoptionen, die weder die Industrie- noch die Entwick-
lungslinder iiberfordern, unterstiitzen eine notwendige 6ffentliche Debatte, die in
den nichsten Jahren in der Bundesrepublik gefithrt werden mufl. Die klimapoliti-

754



Eine Ethik der Nachbaltigkeit

schen Optionen des Dokuments setzen normativ das Konzept der starken Nach-
haltigkeit voraus, das jedoch nur dann plausibel ist, wenn die Kosten des Klima-
schutzes durch technischen Fortschritt reduziert werden konnen. Aber weder die
Forderung starker Nachhaltigkeit, noch die Annahmen tiber das Potential des tech-
nischen Fortschritts sind unbestritten. Die Gegner starker Nachhaltigkeit miifften
zeigen, dafl die Natur keinerlei Eigenwert hat und daf die Unsicherheit iiber die
zukiinftigen Klimafolgen negiert werden konnen. Auf diesen Feldern wird der
Streit gefiihrt werden miissen und das Dokument der deutschen Bischéfe verdient,
in dieser Auseinandersetzung ernstgenommen zu werden.

Fiir eine nachhaltige Klimapolitik entscheidend ist der Wille, unertrigliche und tra-
gische Zielkonflikte zu vermeiden: So mufite sich Odysseus an den Mast seines Schif-
fes binden lassen, um den Sirenen Skylla und Charybdis in der Meerenge von Messina
nicht zu erliegen. Fiir die Klimapolitik gilt es, die Skylla eines Klimaschutzes ohne
Wachstum und die Charybdis cines Wachstums ohne Klimaschutz zu vermeiden.
Auch die Menschheit wird sich wie Odysseus freiwillig an eine langfristige und glaub-
wiirdige Klimapolitik binden miissen, um von keinem der drohenden Ungeheuer ver-
schlungen zu werden. Das Ziel dieser Klimapolitik mufl eine nahezu emissionstreie
Weltwirtschaft bis zum Ende des 21. Jahrhunderts sein. Beim Erreichen dieses Ziels
wird zwar ein gefihrlicher Klimawandel vermieden, aber der unausweichlich stattfin-
dende Restklimawandel wird vor allem den Armen in den Entwicklungslinder An-
passungsleistungen abverlangen, fiir die diese entschidigt werden missen.

Schafft es die Menschheit nicht, sich in den nichsten Dekaden an eine glaubwiir-
dige, langfristige Klimapolitik zu binden, wird sie den Helden der griechischen
Tragodie gleichen, die durch ihr verzweifeltes Bemiihen, den Untergang aufzuhal-
ten, thn umso schneller herbeifiihren. Aber: Das Christentum hat die Tragédie
tiberwunden und durch das Drama ersetzt. Die Bischofe fordern in ihrer ,,dramati-
schen® Stellungnahme mutige Entscheidungen — von Politikern ebenso wie von
Wissenschaftlern und Wirtschaftsfithrern, aber auch von der Kirche, an die sie sich
in erster Linie wenden und zu der sie selber gehoren.

ANMERKUNGEN

I Die deutschen Bischofe, Der Klimawandel: Brennpunkt globaler, intergenerationeller und 6kologi-
scher Gerechtigkeit. Bericht im Auftrag der Kommission fiir gesellschaftliche und soziale Fragen und
der Kommission Weltkirche (Bonn 2006). Die Bischofe sind nicht die Verfasser des Dokuments, aber es
wird in ithrem Namen verdffentlicht; auch machen sie sich, wie das Vorwort des Vorsitzenden der Deut-
schen Bischofskonferenz zeigt, die zentralen Aussagen des Dokumentes zu eigen. Zitiert wird nach den
Ziffern des Dokuments.

2 Papstlicher Rat fiir Gerechtigkeit und Frieden, Kompendium der Soziallehre der Kirche (Freiburg
2006) 466—470; vgl. auch Pontifical Council for Justice and Peace, From Stockhom to Johannesburg. An
historical overview of the concern of the Holy See for the environment (Vatican City 2002).

755



Ottmar Edenhofer

3 The World Commission on Environment and Development, Our Common Future (Oxford 1987).

4 Mittlerweile hat sich eine interdisziplinare Erd-System-Analyse etabliert, die fiir das Verstandnis der
planetarischen Funktionszusammenhinge unentbehrlich geworden ist; fiir einen ersten Uberblick
hierzu vgl. H.-J. Schellnhuber u.a., Earth System Analysis for Sustainability, in: Environment 47 (2005)
10-25. Fur die Wirtschaftswissenschaften hat vor allem P. Dasgupta wegweisende Beitrige geleistet: vgl.
P. Dasgupta, Human Well-Being and the Natural Environment (Oxford 2001).

5 Zur Diskussion dieses Prinzips vgl. O. Edenhofer, Wachstumskrise, Entwicklung u. Umweltschutz, in:
Soziales Denken in einer zerrissenen Welt. Anstofie der katholischen Soziallehre, hg. v. W. Kerber u. J.
Miiller (Freiburg 1991) 23-37.

6Vel. A3

?Vgl. K. Ottu. R. Déring, Theorie u. Praxis starker Nachhaltigkeit (Marburg 2004). Eine hervorragende
Darstellung des Konzepts starker und schwacher Nachhaltigkeit auf der Héhe 6konomischer Theorie-
entwicklung findet sich in: S. Anand u. A. Sen, Human Development and Economic Sustainability, in:
World Development 28 (2000) No. 12, 2029-2049.

$ Durch die neu entwickelten Nachhaltigkeitskonzepte ist es der Wirtschaftswissenschaft gelungen, die
hierfiir erforderlichen ,,Genuine Investments®, also das ,richtige® Investitionsvolumen, theoretisch und
empirisch befriedigend zu bestimmen. Fiir eine mathematische korrekte Behandlung dieser Zusammen-
hinge siehe Dasgupta (A. 4) 242-247.

9]. D. Sachs, Das Ende der Armut. Ein 6konomisches Programm fiir eine gerechtere Welt (Bonn 2005);
vgl. auch die instruktive Studie der Weltbank: Where is the Wealth of Nations? Measuring Capital for
the 21t Century (Washington D. C. 2006)

12 Vgl. B. Lomborg, Global Crisis, Global Solutions (Cambridge 2004). Kapitel 1 dokumentiert eine De-
batte um die Losung globaler Probleme, an der fiihrende Okonomen beteiligt waren. Diese Debatte zeigt
deutlich, dafl es in der Klimapolitik nicht um die Wahl der , richtigen® Diskontrate geht, sondern um eine
verniinftige Konzeption der Nachhaltigkeit. Die grotesken Schlufifolgerungen des Copenhagen Con-
sensus sind wohl in erster Linie auf eine verfehlte Konzeption der Nachhaltigkeit zuriickzufihren.

11 Einen Uberblick tiber die verschiedenen Steuerungsparadigmen im Rahmen verschiedener Nachhal-
tigkeitskonzepte bietet H.-J. Schellnhuber, Earth System Analysis — The Scope of the Challenge, in:
Earth System Analysis. Integrating Science for Sustainability, hg. v. dems. u. V. Wenzel (Berlin 1998) 48—
126.

12 Fiir eine Abschitzung des Preises fiir Kohlenstoff, mit dem verschiedene Stabilisierungsszenarien er-
reicht werden, vgl. O. Edenhofer u.a. Endogenous Technological Change and the Economics of Atmo-
spheric Stabilisation. A Special Issue of The Energy Journal (2006) 98: http://portal.pik-potsdam.de/
members/edenh/publications.

B Vgl. O. Edenhofer, H. Held, C. C. Jaeger, Langfristige Optionen einer globalen Energie- u. Umwelt-
politik, in: Klima. Das Experiment mit dem Planeten, hg. v. W. Hauser (Stuttgart 2002).

4 Vgl. Edenhofer u.a. (A. 12).

1> Diese Thematik wird ausfithrlicher diskutiert in: O. Edenhofer, Klimaschutz, neue Energiekrise u. Er-
werbsarbeit, in: Arbeit, Arbeit der Kirche u. Kirche der Arbeit. Beitrage zur christlichen Sozialethik, (FS
Friedhelm Hengsbach, Miinster 2005) 139-156.

16 Vgl. W. Kerber, Sozialethik (Stuttgart 1998) 58-60; O. v. Nell-Breuning, Baugesetze der Gesellschaft
(Freiburg 1968) 16f.

17 H., Uzawa, Economic Analysis of Social Common Capital (Cambridge 2005).

18 Lomborg (A. 10) 605-644.

1% Vel. Edenhofer u.a. (A. 12).

2 Vgl. ebd. 93.

756



