Karl Kardinal Lebmann

'Feldweg und Glockenturm :

| Martin Heideggers Denken aus der Erfahrung seiner Heimat

Den Anlaf des 30. Todestags von Martin Heidegger mochte ich benutzen, um tiber
sein Denken aus der Erfahrung seiner Heimat zu sprechen’. Zwei kleine, aber ein-
drucksvolle Texte, die ganz zu Mefkirch gehdren, haben mich immer schon beein-
druckt: ,Der Feldweg® und ,, Vom Geheimnis des Glockenturms*, und sie haben mir
auch zum Titel meiner Uberlegungen verholfen. Diese Wahl habe ich mir nicht leicht
gemacht. Zwar behandelt man dieses Thema am besten hier in Mekirch. Dann muff
man sich aber der Einwiande bewufit sein, die hinter solchen Titeln lauern.

Denn man hat von verschiedener Seite immer wieder versucht, Martin Heidegger
als einen provinziellen Denker abzustempeln, der im Grund genommen ein ,,Hei-
matphilosoph® ist, die Metaphysik ,verbauert® und tber die ,Sprache von
Mefkirch® nicht hinauskommt?. Heute ist es jedoch leichter, sich gegen solche und
andere Einwinde, die manchmal blofle Verunglimpfungen darstellen, zu wehren.
Denn es gibt in den letzten Jahren nicht nur eine Erweiterung der Quellen, die fiir
die Frithzeit und den Bezug zur Heimat zur Verfiigung stehen, sondern auch eine
Reihe vertiefender Reflexionen zum Thema®.

Gern habe ich von diesen neueren Erschlieffungen und Entdeckungen Gebrauch
gemacht, wenn ich auch in diesem Rahmen lingst nicht alles erschépfend auswer-
ten kann und will*. Vieles kommt dabei auf die Aufmerksamkeit an, die im Durch-
gang des Beitrags jeweils das mehrdimensionale Wort ,Heimat® bekommt?. Es ist
jedenfalls an der Zeit, eine Synthese zu versuchen.

Das Elternhaus

Martin Heideggers Heimat ist besonders gekennzeichnet durch seine Eltern. Der
Vater Friedrich (1851-1924) war Mesner und Kiifermeister, als solcher im ganzen
Stadtchen bekannt. Die Mutter Johanna (1858-1927), geborene Kempf, war eine
Bauerntochter aus dem nahegelegenen Dorf Géggingen. Uber die Jugend sagt der
jungere Bruder Fritz Heidegger (1894-1980):

,Unsere sorglose Jugendzeit verdanken wir dem Elternhaus. Solche Einsicht erwichst ei-
nem nicht erst im vorgertickten Alter.

2/2007 - www.stimmen-der-zeit.de 75



Karl Kardinal Lebmann

In materieller Hinsicht waren die Eltern weder arm noch reich; sie waren kleinbtirgerlich
und wohlhabend; es herrschte weder Not noch Uppigkeit; das Zeitwort ,sparen® wurde grofl

geschrieben; blankes Geld, rar wie echte Perlen, war fiir viele Leute das ,Herz aller Dinge*.“¢

Zwischen Martin und Fritz wurde noch eine Schwester Marie geboren (1891—
1956). Atmosphirisch kam es jedoch vor allem auf das seelisch-geistige Klima in der
Familie an:

»Das Maflhalten in allem galt als ungeschriebene Grundregel. Darin war mitenthalten die
Toleranz Andersdenkenden gegeniiber ... Vater und Mutter erlebten in jungen Jahren den
beiderseitigen Fanatismus des Mefikircher sogenannten Kulturkampfes und seine Nachwe-
hen aus nichster Nihe. Aufgrund dieser erregenden Ereignisse wurde ithre Haltung und Ein-
stellung — fast unbewufit — von Jahr zu Jahr mehr beseelt und durchdrungen von dem, was
man heutzutage ,6kumenische Gesinnung’ nennt. Den Kirchplatz und die zahlreiche Nach-
barschaft umwehte ein humaner Geist® (ebd. 61).

Den Vater bezeichnet Fritz Heidegger als einen ,groflen Schweiger ... Uber
unntitze Worte brauchte er wohl keine Rechenschaft abzulegen, nichts horen wollte
er von Leuten, die das Gras wachsen horen ... immerhin stand er als Mesner (bei
Taufen, Trauungen, Beerdigungen) und als Handwerker stets in einer losen Verbin-
dung mit allen Bevolkerungsschichten® (ebd. 62). Die Mutter kennzeichnet er auf
folgende Weise:

»Die Mutter war eine lebensfrohe Frau, ohne mit Fisimatenten geplagt zu werden. Kon-
taktfreudig liebte sie sinnvolle Gespriche und gesellige Unterhaltung; sie verschmihte auch
nicht ein Schwitzerle mit ihresgleichen, aber ohne Schwatzbasenalliiren. Als grofle Blumen-
freundin war die Mutter eine Kiinstlerin im Zieren der Altire vor den kirchlichen Hochfe-
sten ... Was die Mutter anpackte, hatte Hand und Fufl. Oft sagte sie, das Leben sei so schon
eingerichtet, dafl man sich immer auf etwas freuen diirfe. Hinter diesem Ausspruch verbarg
sich thre meist verschwiegene religiose Erfahrung, dafl ,im Stande der Gnade alles Widerwir-
tige des Lebens leicht zu ertragen sei (ebd. 61£.).

So konnte die Mutter, eine praktische Frau, das Schweigen und den Ernst des Va-
ters durch lebensfrohe Heiterkeit auflockern und ausgleichend erginzen.

Vater Friedrich arbeitete jahraus, jahrein mit grolem Fleiff zehn Stunden am Tag
und sechs Tage in der Woche in seinem Ein-Mann-Betrieb. ,,In der Werkstatt des
Vaters® — so Fritz zu Martin Heidegger — ,hast Du viel gebastelt. Gemeinsam hal-
fen wir mit beim Zurichten des Kiiferholzes. Gekiifert wurden Standen, Zuber, Kii-
bel, grofie Jauchefisser sowie goldgelb glitzernde eichene Most- und Weinfisser.
Oftmals hantiertest Du dabei selbst mit Hammer und Hobel“ (ebd. 591.).

Hier darf man den Charakter des Mesnerhauses nicht unterschatzen. Fritz Heideg-
ger schreibt an Pfarrer Franz Ehret am 28. Dezember 1947 tiber seinen Bruder Martin:
»Wer Martin nicht als in der Sakristei aufgewachsenen Mesnerbuben kennt, hat seine
Philosophie nicht begriffen, wenn auch der auflere Anschein oft anders aussieht.“”

76



Feldweg und Glockenturm

Die Mesnerbuben haben dem Vater immer wieder viel bei der Zurtistung in der
Sakristei geholfen. Besonders in Erinnerung blieb den beiden Séhnen der Glocken-
dienst, wie es besonders eindrucksvoll in der kleinen Erzahlung ,Vom Geheimnis
des Glockenturms* aufbewahrt ist. Dabei gab es auch noch andere Jungen aus dem
Stidtchen, die besonders bei grofien Festen im Glockenturm mitgeholfen haben.
Man hief§ sie die Lauterbuben:

~Aber es war das Wundersame des Hauses, des ungewdhnlichen Augenblicks, die Erwar-
tung des Liutens und des Festtages selbst. Die Erregung begann noch im Mesnerhaus selbst,
wenn die gesittigten Buben dort im Hausgang die Laternen anziindeten. Sie waren durch die
Reste der Altarkerzen erleuchtet, die der Mesner fiir diese Zwecke in der Sakristei sammelte
in einer Lade, aus der wir Mesnerbuben uns selbst die ,Kerzen® fiir unseren Altar holten, an

dem wir zum ernsten Spiel ,die Messe lasen”.“$

Die Buben waren so mit dem Reigen des Kirchenjahres und damit auch mit den
Jahreszeiten schr eng verwoben. So lebten sie eng verbunden mit dem Lauf der Na-
tur und im Rhythmus der groffen Feste. Dies hat im Mesnerhaus eine eigene Gedie-
genheit und Ordnung im Umgang mit Zeit und Ewigkeit geschaffen: der Glocken-
turm war ein aufgerichteter Fingerzeig gegen den Himmel und das, was er fiir das
Leben der Menschen bedeutet, zugleich aber zeigte er durch die Uhr, den Glocken-
schlag und das Liuten die Zeitlichkeit und die Gestalt des endlichen Lebens an.

Zu MeBkirch gehorten auch die unmittelbare Umgebung und die weite Land-
schaft. Das Stidtchen 6ffnet sich rasch auf seine Umwelt hin. Dies zeigt wiederum
die enge Verbundenheit, wie sie besonders auch aus der kleinen Besinnung ,Der
Feldweg® deutlich wird. Sie beginnt mit den Worten:

#Er liuft aus dem Hofgartentor zum Ehnried. Die alten Linden des Schlofgartens schauen
ihm iiber die Mauer nach, mag er um die Osterzeit hell zwischen den aufgehenden Saaten und
erwachenden Wiesen leuchten oder um Weihnachten unter Schneewehen hinter dem néchsten
Hiigel verschwinden. Vom Feldkreuz her biegt er auf den Wald zu. An dessen Saum vorbei
griifit er eine hohe Eiche, unter der eine roh gezimmerte Bank steht“ (ebd. 11 = GA 13, 87).

Natur und Kultur gehen ineinander tiber. Der Mensch kann auch durchaus in die-
ser Landschaft fur sich selbst lernen:

»Indessen begannen Hirte und Geruch des Eichenholzes vernehmlicher von der Lang-
samkeit und Stete zu sprechen, mit denen der Baum wichst. Die Eiche selber sprach, daff in
solchem Wachstum allein gegriindet wird, was dauert und fruchtet: dafl wachsen heifit: der
Weite des Himmels sich 6ffnen und zugleich in das Dunkle der Erde wurzeln; daf} alles Ge-
diegene nur gedeiht, wenn der Mensch gleich recht beides ist: bereit dem Anspruch des hoch-
sten Himmels und aufgehoben im Schutz der tragenden Erde” (ebd. 12 = GA 13, 88).

77



Karl Kardinal Lebhmann

Beziehungen zu Beuron

Damit sind wir auch schon beim geradezu fliefenden Ubergang zwischen dem
Wandel der Landschaft und dem Rhythmus der Natur und dem Leben der Men-
schen in Geschichte und Kultur. Es wird auch deutlich im Zusammenhang des Na-
mens Martin. Die Stadtkirche, wo der Vater seine Mesnerdienste ausiibte, ist dem
heiligen Martin geweiht. Martinus-Patrozinien deuten besonders im Stidwesten
Deutschlands auf einen alten Schutzpatron, der durch die Teilung seines Mantels
mit einem frierenden Menschen am Stadttor von Amiens ein unvergefiliches Bild in
die Tradition der Kirche und weit dariiber hinaus gegeben hat. Es war immerhin ein
Soldat, der dies tat. Es ist nicht nur eine Vermutung, daf} der alteste Sohn des Mes-
ners nach dem Stadt- und Kirchenpatron von Mefikirch benannt worden ist.

Wie wir aus den letzten Jahren deutlich wissen und viel besser erkennen konnen,
gehorte die Erzabtei St. Martin in Beuron an der oberen Donau mit zu der Land-
schaft, die es Martin Heidegger antat. Aus den jingsten Veroffentlichungen® wissen
wir, daf} der finfjihrige Bub mit seiner Mutter zum ersten Mal nach Beuron pil-
gerte. Die dort gefeierte Liturgie machte besonders auch auf Andersgliubige und
manchmal auch Unglaubige einen geheimnisvollen Eindruck. Auch spater gab es in
den philosophischen Analysen noch aufschlufireiche Zusammenhinge mit Beu-
ron'%, Wenn Heidegger dort war, nahm er gewohnlich am Leben der Monche teil
und folgte auch ihrem anstrengenden Lebensrhythmus:

»Wir Modernen haben vielfach den Blick fiir das Einfache verloren, uns reizt das Kompli-
zierte; da ja diese scheue Furcht vor Prinzipien, die als solche immer das einfachste sind, da-
her die véllige Undisponiertheit fiir die grandiose Einfachheit und stille Grofie der christli-
chen Weltanschauung und des katholischen Glaubens. Wollen wir durch den Sieg in Zukunft
nicht besiegt werden, dann miissen wir prinzipiell aus der Prinzipienlosigkeit in den elemen-
tarsten Lebensfragen herauskommen. “!!

Auch spiter ist Beuron fiir Martin Heidegger ein sehr zentrales Symbol geblie-
ben, wie besonders der Briefwechsel mit Elisabeth Blochmann zeigt 2. Auch noch
in groflerer Entfernung vom kirchlichen Leben seiner Zeit behilt Beuron eine tiefe
Anziehungskraft, denn hier brechen besonders in der Liturgie immer wieder die
Urgewalten des menschlichen Lebens durch, wie zum Beispiel die Nacht im Zu-
sammenhang der Komplet:

»Denn die Wahrheit unseres Daseins ist kein einfach Ding. Thr entsprechend hat die innere
Wahrhaftigkeit ihre eigene Tiefe und Vielfiltigkeit. Sie besteht nicht allein aus den zurecht-
gelegren rationalen Uberlegungen. Sie bedarf ihres Tages und der Stunde, in der wir das Da-
sein ganz haben. Dann erfahren wir, dafl unser Herz in allem seinem Wesentlichen sich der
Gnade offenhalten muff. Gott — oder wie Sie es nennen — ruft jeden mit anderer Stimme. Wir
dirfen uns nicht an das sprode Gemichte halten, das die Heutigen sich vorerfinden, sondern
miissen in der Geschichte die Macht und Gediegenheit des Groflen verehren. Die Vergangen-

78



Feldweg und Glockenturm

heit des menschlichen Daseins im grofien ist nicht nichts, sondern das, wohin wir immer wie-
der zuriickkehren, wenn wir in die Tiefe gewachsen sind. Aber diese Riickkehr ist kein Uber-
nehmen des Gewesenen sondern die Verwandlung® (ebd. 311.).

In diesem Zusammenhang steigert sich die Bedeutung von Beuron bis zu einem
gewissen Gipfel:

,So mufl uns der heutige Katholizismus und all dergleichen, der Protestantismus nicht
minder, ein Greuel bleiben — und doch wird ,Beuron® wenn ich es kurz so nenne - als ein Sa-
menkorn fiir etwas Wesentliches sich entfalten.”?

Alfred Denker betont:

,Gerade in Beuron sind die heimatliche Erde, das Donauhaus seiner Ahnen und der Him-
mel iiber ihr, das Kloster, miteinander verschmolzen. Diese Verflechtung schenkt die Gnade
und laRt die Quellen der Bodenstindigkeit flieflen, im Beuroner Kloster werden sie auch
heute noch in die Obhut genommen.“

Dies zeigt eindringlich, wie sehr diese fundamentalen Erfahrungen Heideggers
bis in die spitere Zeit mafigebend geblieben sind, auch wenn Fragen offen bleiben
zum Beispiel nach dem Verhiltnis zwischen der Begeisterung fiir die gelebte Litur-
gie und der Ablehnung — wenn es denn eine ist — der Glaubensgrundlagen. Es dart
ja nicht der Eindruck entstehen, Martin Heidegger sei das ganze Leben hindurch
eben der lindliche Philosoph geblieben. In manchen Darstellungen bleibt auch der
Eindruck, dieses Bekenntnis Heideggers zu den tieferen Wurzeln der katholischen
Kirche sei im Grund nur der ,,Kontrolle der katholischen Kirche® zu verdanken .

In Wirklichkeit mufite der junge Martin Heidegger natiirlich bald und auf lange
Zeit seine Heimat verlassen. Heidegger besuchte die Mefkircher Volks- und Biir-
gerschule von 1895 bis 1903. Von 1903 bis 1906 lernte er im Gymnasium in Kon-
stanz, von 1906 bis 1909 im Gymnasium und im Erzbischéflichen Konvikt in Frei-
burg im Breisgau. Hier lernte Martin Heidegger andere Michte kennen, die in sein
Leben hineinwirkten und denen er sich stellen mufite. Dies braucht hier nicht im
einzelnen verfolgt zu werden 6. Ebenso tibergehe ich fiir diesen Beitrag die wichtige
Bezichung Martin Heideggers zu seinem Mefkircher Landsmann Conrad Grober,
Stadtpfarrer in Konstanz und spaterer Erzbischof von Freiburg.

Mitgift von Mefikirch

Der junge Martin Heidegger mufite seinen eigenen Weg finden. Dies ging nicht
ohne Auseinandersetzung mit den Michten und Kraften der Heimat. Dabei wuf$te
er, daf} er ihr bleibend viel verdankt. Nicht zufillig dankt er gerade in seinen An-
sprachen hier in Meffkirch immer wieder der Heimat fiir all das, was er an Wurzel-
kriften von ihr geschenkt bekommen hat'’. Vermutlich sieht man in der Regel erst,

79



Karl Kardinal Lehmann

wenn man ilter wird, was diese Mitgift der Heimat bedeutet. So heifit es bei der
Feier des 70. Geburtstages am 26. September 1959 im Anschluff an Hélderlin:

wAber es gehort zu den Geheimnissen des menschlichen Lebens und des Denkens zumal,
dafl man das Licht und den Lichtstrahl, worin wir die Dinge zu sehen pflegen, dafl man die-
ses Licht selten und kaum — und ich sage es ganz deutlich — sehr spit erblicke.“!3

Aber es tiberrascht dann doch wieder, dafl es Martin Heidegger schon frith und
regelmiflig immer wieder nach Mefikirch gezogen hat, ganz gewif§ auch an den Ur-
sprung seiner Familie, die Griber der Eltern und nicht zuletzt zu seinem Bruder
Fritz'?. Die vielen Besuche sind jetzt auch dokumentiert in dem Buch ,,Mein liebes
Seelchen®.

Diese Verbundenheit ist besonders wichtig, wenn man sich nun auch die Wand-
lungen etwas stirker betrachtet, die in den Jahren nach der Habilitation im Jahr
1915 stattfinden. Vieles dndert sich in dieser Zeit. Als Edmund Husserl 1916 als
Nachfolger von Heinrich Rickert nach Freiburg kommt, schliefft sich Martin Hei-
degger immer stirker ihm an, bewahrt aber eine eigene Ausrichtung®. Als er im
Jahr 1917 Thea Elfride Petri heiratet, die evangelischen Glaubens ist, kimmert er
sich nun stirker um die evangelische Theologie, wobei die Beschiftigung mit Lu-
ther noch weiter zurtickgehen mag?!. Berithmt geworden ist der Brief vom 9. Januar
1919, wo von einem ,,Bruch® mit dem Katholizismus die Rede ist. Es ist gut, diesen
Brief in den wichtigsten Partien selbst zur Kenntnis zu nehmen:

»Erkenntnistheoretische Einsichten, iibergreifend auf die Theorie geschichtlichen Erken-
nens haben mir das System des Katholizismus problematisch und unannehmbar gemacht —
nicht aber das Christentum und die Metaphysik (diese allerdings in einem neuen Sinne).“

Er spricht von einer ,,Umbildung meiner prinzipiellen Standpunktnahme®, weist
aber auch darauf hin, daf§ er nicht ,das objektive vornehme Urteil und die Hoch-
schatzung der katholischen Lebenswelt einer verdrgerten und wiisten Apostaten-
polemik hintansetzen® mochte:

wEsist schwer zu leben als Philosoph — die innere Wahrhaftigkeit sich selbst gegeniiber und
mit Bezug auf die, fiir dic man Lehrer sein soll, verlangt Opfer und Verzichte und Kimpfe,
die dem wissenschaftlichen Handwerker immer fremd bleiben. — Ich glaube, den inneren Be-
ruf zur Philosophie zu haben und durch seine Erfiillung in Forschung und Lehre fur die
ewige Bestimmung des inneren Menschen — und nur dafiir das in meinen Kriften Stehende -
zu leisten und so mein Dasein und Wirken selbst vor Gott zu rechtfertigen.“??

Es ist nicht einfach, mit solchen Texten umzugehen. Sie zeugen von mehreren An-
laufen zu einem selbstindigen Durchbruch, aber auch von gewissen spannungsvol-
len ,,Stimmungen® in Heideggers Denken. Man sieht dies am besten, wenn man in
diesem Kontext einen Brief Martin Heideggers vom 19. August 1921, also zwei
Jahre spater, an Karl Lowith zitiert, in dem er erklart: ,Zu dieser meiner Faktizitit
gehort — was ich kurz nenne —, dafl ich ,christlicher Theologe bin.“?

80



Feldweg und Glockenturm

Auf den Text von 1919 (Brief an Engelbert Krebs) ist spiter noch einmal zuriick-
zukommen; er bedarf einer sehr differenzierten Interpretation. Aber er ist zweifel-
los ein Zeichen fiir das Einschlagen eines selbstindigen Weges iiber die bisherige Be-
schreibung hinaus. Diese Entwicklung wird sehr deutlich, wenn man die
verschiedenen Lebensliufe aus den Jahren 1913 (Promotion), 1915 (Habilitation)
und 1922 im Zusammenhang der Berufung nach Marburg betrachtet (vgl. GA 16,
321f., 371f., 411f.). War 1915 noch von Plinen einer Vertiefung der mittelalterlichen
Philosophie mit Hilfe des modernen Denkens die Rede (vgl. ebd. 39), so sind die
Tone in der Vita vom 30. Juni 1922 deutlicher:

»9chon bei Beginn der akademischen Lehrtitighkeit wurde mir klar, dafl eine echte wissen-
schaftliche Forschung frei von jeglichem Vorbehalt und versteckter Bindung nicht méglich
sei bei wirklicher Festhaltung des katholischen Glaubensstandpunktes. Fiir mich selbst war
dieser durch die unausgesetzte Beschiftigung mit dem Urchristentum im Sinne der moder-
nen religionsgeschichtlichen Schule unhaltbar geworden. Den Theologen wurde meine Vor-
lesung verboten® (ebd. 43).

Er erklirt auflerdem: ,Ich unterschitzte damals noch die Tragweite, die das not-
wendige Durchdenken der prinzipiellen Fragen fiir eine Problemgeschichte der
Philosophie unbedingt haben muf} (ebd. 42).

So leicht auf einen Nenner zu bringen ist die Gesamtentwicklung Martin Heideg-
gers jedoch nicht. Als er in Marburg seine Vorlesungen und Seminare beginnt, be-
schiftigt ihn, zum Teil gemeinsam mit Rudolf Bultmann, die theologische Tradi-
tion, vor allem auch das Mittelalter. So mufl man auch diese Jahre in den Gesamtweg
Heideggers einbezichen. Heidegger ist eben nicht leicht auf einen bequemen Nen-
ner zu bringen. Im katholischen Freiburg beschiftigt er sich schon frith mit Martin
Luther, im evangelischen Marburg widmet er einen wichtigen Teil einer Vorlesung
im Wintersemester 1926/27 Thomas von Aquin?, wie tiberhaupt das Verhiltnis
Heideggers zum Mittelalter noch einer zusammenfassenderen Darstellung bedarf.
Fritz Heidegger schreibt seinem Bruder zum 80. Geburtstag:

»Dein Weg fithrte schnurgerade iiber die vielen Studienjahre hinweg zum Katheder im phi-
losophischen Horsaal. Die vier Semester Theologie waren eine unumgehbare, zur Sache
gehorende Zwischenstation ... Von da an erwachte in dir die Grund- und Hauptfrage Deines
Denkens: Was heiflt Sein?“2 :

Bei allen Umbriichen blieb doch immer wieder auch die Verbindung zur Heimat.
Dies gilt, gerade auch in Krisenzeiten, fiir die Beziehungen zu Beuron und die Be-
deutung der Erzabtei fiir Martin Heidegger. Gewif§ treten einzelne Glaubensinhalte
und theologische Reflexionen ziemlich zuriick. So vermifit man vor allem auch ei-
nen deutlichen Hinweis auf die Person und das Werk Jesu Christi. Aber wenn es um
die Krifte der Heimat geht, zogert Martin Heidegger nicht. In der Tischrede bei der
Primizfeier des Neffen Heinrich Heidegger am Pfingstsonntag 1954 kommt dies

81



Karl Kardinal Lebhmann

deutlich zum Ausdruck. Er stattet Dank ab fiir den Priesterberuf seines Neffen,
namlich ,daff sich heute eine Bitte erfiillt hat, deren Gebet weit iiber uns
zuriickreicht zu unseren Eltern und Grofleltern®. Im Blick auf das Verhiltnis der
geschopflichen Wirklichkeit zur Gnade schreibt er, wieder im Anschluff an das
Holderlin-Wort aus der Hymne ,,Der Rhein® (IV. Strophe)2:

»Das meiste an natiirlichen Gaben bringt die heimatliche Erde und der Himmel iiber ihr.
Aus ihnen gedeiht Jenes, was stark genug ist, dem Geschenk der Gnade entgegenzuwachsen.
— Doch gerade diese Quellen fiir das natiirliche Wachstum alles gediegenen Menschenwesens
sind heute so bedroht wie noch nie. Diese Quellen kénnen auch nicht durch kinstliche Mafi-
nahmen vor einem Versiegen bewahrt werden. Keine Organisation vermag jene natiirlichen
Wachstumskrifte zu ersetzen. — Wo indessen die Quellen noch flieRen, kénnen wir thren Se-
gen schiitzen und sein Walten in die Obhut nehmen ... Mége das Erbe, das sich in Jahrhun-
derten an irdischen und himmlischen Kriften unserer Heimat gesammelt hat, in Dir wach
bleiben® (GA 16, 488—490).

Modernisierung auf Kosten der Heimat

Damit st die Sorge bereits angeklungen, die Martin Heidegger zunehmend beschif-
tigt, dafl nimlich durch die - weitgehend wohl unbeabsichtigten — Nebenfolgen der
Modernisierung diese urspriinglichen Wachstumskrifte der Heimat zerstort wer-
den konnten. So heifit es auch in der eben erwihnten Tischrede bei der Primizfeier:
~Moge dieses Erbe an seinem Teil und in seinen Grenzen Dir mithelfen, in einer
Welt des Betriebes und der Verédung jederzeit das Bodenstindige zu spiiren und
das Quellenhafte zu erfahren und den Lichtstrahl zu erblicken, in dessen Schein sich
das Reine und Rechte zeigt“ (ebd. 490).

Wenn Martin Heidegger auf seine heimatlichen Erfahrungen zuriickkommt, weify
er nur zu gut, daf er sich nicht in die romantische Wirme der Vergangenheit
zuriickfliichten darf. Als er von den Spielen seiner Jugend erzahlt, heifit es: ,Jene
Fahrten des Spieles wufiten noch nichts von Wanderungen, auf denen alle Ufer
zuriickbleiben.“?” Der Feldweg kiindet jedoch auch den heutigen Menschen von
den heilenden Kriften, ,,dafl in solchem Wachstum allein gegriindet wird, was dau-
ert und fruchtet: dafl wachsen heifit: der Weite des Himmels sich 6ffnen und zu-
gleich in das Dunkel der Erde wurzeln; dafl alles Gediegene nur gedeiht, wenn der
Mensch gleich recht beides ist: bereit dem Anspruch des hochsten Himmels und
aufgehoben im Schutz der tragenden Erde® (ebd.). In der Erfahrung der Zerstorung
vieler heimatlicher Krifte erkennt er noch stirker als bisher ihre heilenden Chan-
cen. Das ist, was er den ,,Zuspruch des Feldweges nennt:

»Das Einfache verwahrt das Ritsel des Bleibenden und des Groflen. Unvermittelt kehrt es
bei den Menschen ein und braucht doch ein langes Gedeihen. Im Unscheinbaren des immer
Selben verbirgt es seinen Segen. Die Weite aller gewachsenen Dinge, die um den Feldweg ver-

82



Feldweg und Glockenturm

weilen, spendet Welt. Im Ungesprochenen ihrer Sprache ist, wie der alte Lese- und Lebemei-
ster Eckehardt sagt, Gott erst Gott“ (ebd. 13).

Heidegger hat Sorge, daf} die Menschen diesen Zuspruch nicht mehr vernehmen
kénnen:

,Sie sind Horige ihrer Herkunft, aber nicht Knechte von Machenschaften. Der Mensch
versucht vergeblich, durch sein Planen den Erdball in eine Ordnung zu bringen, wenn er
nicht dem Zuspruch des Feldweges eingeordnet ist. Die Gefahr droht, daff die Heutigen
schwerhorig fiir seine Sprache bleiben. Thnen fillt nur noch der Lirm der Apparate, die sie
fast fiir die Stimme Gottes halten, ins Ohr. So wird der Mensch zerstreut und weglos. Den
Zerstreuten erscheint das Einfache einférmig. Das Einférmige macht tiberdriissig. Die Ver-
driefllichen finden nur noch das Einerlei. Das Einfache ist entflohen. Seine stille Kraft ist ver-

siegt” (ebd.).

In dieser Grundeinstellung kann der ,,Zuspruch des Feldweges“ freilich auch die
heilenden Krifte retten. Heidegger spricht von der vermittelnden Kraft einer wis-
senden Heiterkeit, die zum Beispiel um das Friihjahr und den Herbst, das Spiel der
Jugend und die Weisheit des Alters weifl: ,,Die wissende Heiterkeit ist ein Tor zum
Ewigen. Seine Tiir dreht sich in den Angeln, die aus den Ritseln des Daseins bei ei-
nem kundigen Schmied einst geschmiedet worden® (ebd. 14).

Wir brauchen an dieser Stelle nicht Heideggers Gedanken zur neuzeitlichen Tech-
nik und zu unseren modernen Lebensbedingungen darzulegen. Sie konnen auf
Menschen von heute manchmal wirken wie Erinnerungen an die Kulturkritik in
verschiedenen Phasen des 20. Jahrhunderts. Aber dies wire wohl zu einfach. Ein
kurzes Wort Heideggers moge geniigen: ,Ich habe nie gegen die Technik gespro-
chen, auch nicht gegen das sogenannte Dimonische der Technik. Sondern ich ver-
suche: das Wesen der Technik zu verstehen® (GA 16, 706). Aber es ist deutlich ge-
worden, dafl angesichts dieser Entwicklung die Sorge um den Erhalt der
heimatlichen Krifte wichst, zugleich aber auch das Wissen um ihre Unentbehrlich-
keit entschiedener wird.

Auf der Suche nach Heimat

Heimat hat immer auch etwas zu tun mit einer letzten Geborgenheit des Menschen.
Deswegen ist der Begriff der Heimat eben stark endzeitlich gebraucht, wenn er im
Glauben verwendet wird. Der Glaubende ist letztlich ein Biirger des Himmels und
kann am Ende nur dort eine wahre Heimat finden. Dies schliefit nicht aus, sondern
ein, dafl er schon in dieser geschichtlichen Heimat einen Vorschein jener endgiilti-
gen Heimat findet.

Martin Heidegger war sich dessen von Anfang an bewufit, wenn er etwa in der
Besinnung ,, Vom Geheimnis des Glockenturms® am Ende schreibt, warum sich die

83



Karl Kardinal Lehmann

Mesnerbuben und die Lauterbuben im Glockenturm so zu Hause fiihlen. So heif}t
es am Ende dieser kleinen Erzahlung, die vermutlich aus dem Jahr 1946 stammt:

»Die geheimnisvolle Fuge, in der sich die kirchlichen Feste, die Vigiltage, und der Gang der
Jahreszeiten und die morgendlichen, mittiglichen und abendlichen Stunden jeden Tages in-
einanderfligten, so dafl immerfort ezn Lauten durch die jungen Herzen, Triume, Gebete und
Spiele ging — sie ist es wohl die mit eines der zauberhaftesten und heilsten und wihrendsten
Geheimnisse des Turmes birgt, um es stets gewandelt und unwiederholbar zu verschenken
bis zum letzten Geliut ins Gebirg des Seyns.“28

So bin ich fest Giberzeugt, dafl man im gesamten Werk Heideggers, auch in der
Mitte und in der Spitzeit, immer wieder solche Hinweise zu den Kriften der Hei-
mat findet. Manchmal ist es verschliisselt, wenn er etwa manches Abraham a Sancta
Clara (vgl. GA 13, 1-3) oder Johann Peter Hebel, den Hausfreund (vgl. GA 13,
1171f.,1231f., 1331f.), sagen liflt. Dann kann Heidegger auch durchaus von der ,,an-
deren Seite® des Lebens sprechen (vgl. insgesamt GA 16, 4911f., 598 f.). Dies wire
eigens und ausfihrlicher darzustellen, wozu heute durch die vielen Verdffentli-
chungen durchaus die Gelegenheit besteht.

So gibt es bei Martin Heidegger im Gesamtwerk eine enge Verbindung zwischen
dem ,Feldweg®, dem Wohnen des Menschen und dem Verstindnis des Denkens.
Dieses braucht die Erfahrung des ,Feldweges*. So taucht auch immer wieder eine
Assoziation des Denkens und des Feldweges auflerhalb der aus dem Jahr 1947 stam-
menden kleinen Skizze ,Der Feldweg® auf. Darum wurden die Gespriche aus dem
Jahr 1944/45  Feldweg-Gespriche* genannt und wurden 1995 als ,Erdachte Ge-
sprache” in der Gesamtausgabe (GA 77) verdffentlicht. Heidegger hat einen Teil im
Jahr 1959 in dem Bindchen ,Gelassenheit® unter dem Titel ,Zur Erorterung der
Gelassenheit — aus einem Feldweggesprich tiber das Denken® verdffentlicht?.
Wenn hier von ,Feldweg® die Rede ist, geht es also nicht mehr um den in Mefkirch
beschriebenen Weg (,,Er lauft aus dem Hofgartentor zum Ehnried®), sondern um
eine ganz bestimmte Erfahrung des Denkens, fiir dessen Stetigkeit und Gediegen-
heit der Feldweg so etwas wie ein Realsymbol ist.

Ubrigens gibt es cine dhnliche Perspektive im Blick auf die kleine erzihlerische
Skizze ,, Vom Geheimnis des Glockenturms® (1954)%. Zu den Feldweg-Gesprichen
gehort nimlich ein zweiter Abschnitt ,Der Lehrer trifft den Tiirmer an der Tiir
zum Turmaufgang® (GA 77, 161-202). Dies ist nicht weit weg von Gedanken iiber
den Menschen als Wachter und Hirten, die an das friihe griechische Denken und be-
sonders auch an Platon erinnern (vgl. z.B. GA 66, 6f.). Schon friih und fiir lange
Zeit erscheint bei Heidegger der Mensch als ,, Wichter des Seins“3'. Es gibt noch
viele Hinweise, vor allem in den Holderlin-Interpretationen, zum Beispiel tiber das
Heilige und das Fest bzw. die Feier, die in eine dhnliche Richtung gehen2.

84



Feldweg und Glockenturm

Heimat — Provinz — Kitsch

Man muf} dieses strenge Denken Heideggers abheben von einem gewissen unver-
bindlichen Spiel mit dem Gedanken des Feldweges, der am Ende doch losgelost er-
scheint vom Denken Heideggers. Dadurch wird der Ernst seines Denkens iiber den
Feldweg eher verschleiert®.

Vielleicht gibt es aber auch bei Heidegger selbst eine gewisse Krise im Denken der
Heimat. Martin Heidegger hat die Ablehnung eines zweifachen Rufes an die Uni-
versitit Berlin (1930 und 1933) etwas trotzig begriindet, wie schon die Uberschrift
zeigt: ,,Schopferische Landschaft: warum bleiben wir in der Provinz?“ (GA 13, 9-
13). Dort streift die Darstellung ein wenig das Kitschige (vgl. ebd. 12f.). Aber in
Verbindung mit den Verwirrungen des Jahres 1933 nahert sich manchmal die An-
hinglichkeit an die ,Heimat“ auch einer etwas fragwiirdigen Blut- und Boden-
Mystik3*. Ich habe schon in meiner Dissertation aus dem Jahr 1962, als es noch
kaum eine Diskussion zum Thema ,Heidegger und der Nationalsozialismus® gab,
darauf hingewiesen, warum und wie diese Tendenzen zu einer Krise in Heideggers
Denken dieser Zeit gehoren, ohne dafl es deswegen schon ginzlich verworfen wer-
den darf. Dies hingt gewif§ auch zusammen mit einer geradezu dem Mythos und
mythischer Rede zugewandten Denken (vgl. ebd. 7561f.). Heidegger hat vor allem
versucht, in seinen Holderlin-Interpretationen aus dieser Krise herauszufinden.

Diesen Fragen mufs man sich stellen, wenn man die wichtige und tiefe Bedeutung
der Heimat fiir Heideggers Denken iiberzeugend herausstellen will. Ich bin fest da-
von iiberzeugt, dafl er uns damit heute Wesentliches zu sagen hat. Er sieht ein Grund-
iibel unserer Zeit in der Heimatlosigkeit* des Menschen. Eine andere Frage bleibt
nicht aus: ob man mit dieser Interpretation am Ende nicht Heidegger zu sehr fiir ein
christlich und theologisch inspiriertes Denken vereinnahme? Dariiber ist sicher
noch nicht das letzte Wort gefallen. Aber es ist wohl auch deutlich geworden, daf§
man es sich hier nicht zu einfach machen darf.

Martin Heidegger — (noch) Christ?

Man hat sich natiirlich diese Fragen auch vor 30 Jahren im Zusammenhang des To-
des und der Beerdigung von Martin Heidegger gestellt: Ist er wirklich noch ein
Christ? Warum will er katholisch beerdigt werden? Ich mochte diese Fragen mit der
Ansprache meines verehrten Lehrers Bernhard Welte, auch eines Sohnes der Stadt
MeRkirch, am Grab Martin Heideggers beantworten, die er bei der Beisetzung am
28. Mai 1976 gesprochen hat*:

JIst es der Sache angemessen, Martin Heidegger christlich zu beerdigen? Ist es der Bot-
schaft des Christentums angemessen, ist es dem Denkweg Heideggers angemessen? Er jeden-
falls hat es gewiinscht. Er hat auch sonst seine Verbindung zur Gemeinschaft der Glauben-

85



Karl Kardinal Lehmann

den nie unterbrochen. Er ist freilich seinen eigenen Weg gegangen, und er hat ihn wohl ge-
hen missen, seinem Geheiff folgend und man wird diesen Weg nicht ohne weiteres einen
christlichen im tiblichen Sinn des Wortes nennen kénnen. Aber es war der Weg des vielleicht
grofiten Suchenden dieses Jahrhunderts. Er suchte wartend und auf die Botschaft horchend
den gottlichen Gott und seinen Glanz. Er suchte ihn auch in der Predigt Jesu. So darf man
wohl iber dem Grab dieses grofien Suchers die Worte des Trostes des Evangeliums sprechen
und die Gebete des Psalms, vor allen Dingen des Psalms De profundis, und das grofite der
Gebete, jenes, das Jesus uns gelehrt hat.“¥

Dies entspricht nach meinem Urteil auch dem Warten Heideggers auf den ,letz-
ten Gott“3, der eine ausgesprochen adventliche Gestalt ist, auf den man nur war-
ten und hoffen kann. Ich bin aber auch iiberzeugt, dafl man ihm jetzt schon vorliu-
fig und bruchstiickhaft begegnen kann. Aber was wir einmal endgiiltig und ganz
sein werden, ist jetzt noch vielfach verhiillt und verborgen. Aber wir wiirden wohl
nicht so immer wieder nach der Heimat fragen und suchen, wenn sie uns ganz
fremd wire. Ein Freund Heideggers hat dies auch unter das Wort gestellt: ,Auf ei-
nen Stern zugehen®*’. Martin Heidegger hat ein enges Verhaltnis zur Sakristei - sie
ist der Vorhof zur Kirche. Aus einer ganz anderen Denkweise kommend hat es
Ernst Bloch am Ende seines grofien, dreibindigen Werkes ,,Das Prinzip Hoffnung*
auch mit dem Wort Heimat bezeichnet, wohin gleichsam alles miindet: ,etwas, das
allen in die Kindheit scheint und worin noch niemand war: Heimat“*.

Wer vor dem Grab von Martin Heidegger steht, wird entdecken, daf statt des —
in der Mefikircher Gegend tiblichen — Kreuzes auf dem Grabstein ein Stern zu fin-
den ist. Vielleicht hat er bei diesem ,groflen Suchenden® Martin Heidegger mehr
mit dem Stern von Bethlehem zu tun, als viele denken mégen. Vielleicht auch mehr
als er selbst.

ANMERKUNGEN

! Redaktionell leicht bearbeiteter und gekiirzter Festvortrag anliflich des 30. Todestages von Martin
Heidegger am 26. Mai 2006 in Mefikirch. Die Stadt MefRkirch bereitet eine Publikation der Ansprachen
des Festakts vor, die die Originalfassung dieses Vortrags enthilt.

2Vgl. dazu R. Minder, Heidegger u. Hebel oder die Sprache von Mefkirch, in: ders., Der Dichter u. die
Gesellschaft (Frankfurt 1972) 234-294; D. Thomai, Die Zeit des Selbst u. die Zeit danach. Zur Kritik der
Textgeschichte Martin Heideggers 19101976 (Frankfurt 1990); G. Anders, Uber Heidegger (Miinchen
2001) (Nachwort von D. Thoma: 398433, 4711f.). Vgl. auch Heidegger-Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung, hg. v. D. Thom (Stuttgart 2003) 306-325 u.6.; P. Sloterdijk, Niche gerettet. Versuche nach
Heidegger (Frankfurt 2001), dort einige Formulierungen im Klappentext (,trotzige Anhinglichkeit an
die lindliche Welt*, ,Feldweg- und Hiittenwahrheit®, ,, Provinzwahrheit* usw.).

* Vgl. M. Heidegger, Reden u. andere Zeugnisse eines Lebensweges, in: ders., Gesamtausgabe (= GA),
Bd. 16 (Frankfurt 2000); Besinnung = GA 66 (Frankfurt 1997); Feldweg-Gespriche = GA 77 (Frankfurt
1995); Aus der Erfahrung des Denkens 1910-1976 = GA 13 (Frankfurt 1983). — Neue Texte finden sich
mit Interpretationen in: Heidegger u. die Anfinge seines Denkens = Heidegger-Jahrbuch 1, hg. .

86



Feldweg und Glockenturm

A. Denker, H.-H. Gander u. H. Zaborowski (Freiburg 2004). Zusitzliche Texte mit Interpretationen
finden sich in: Martin Heidegger u. seine Heimat, hg. v. A. Denker u. E. Biichin (Stuttgart 2005); H.-D.
Zimmermann, Martin u. Fritz Heidegger. Philosophie u. Fastnacht (Miinchen 2005); manchen Auf-
schluf findet man auch in: ,Mein liebes Seelchen®. Briefe Martin Heideggers an seine Frau Elfride (1915~
1970), hg. u. kommentert v. G. Heidegger (Miinchen 2005). Neue Materialien finden sich auch in den
Briefwechseln Heideggers mit E. Kistner, E. Blochmann, 1. v. Bodmershof, B. Welte, M. Miiller,
H. Arendt, L. v. Ficker (vgl. die bibliographischen Angaben bei M. Geier, Martin Heidegger. Reinbek
2005, 1511.); J. Schaber, Martin Heideggers ,Herkunft® im Spiegel der Theologie u. Kirchengeschichte
des 19. u. beginnenden 20. Jahrhunderts, in: Heidegger-Jahrbuch 1, 159-184; ders., Te lucis ante termi-
num. Martin Heidegger u. das benediktinische Ménchtum, in: Edith Stein Jahrbuch 8 (2002) 281-294;
Der Theologiestudent Martin Heidegger u. sein Dogmatikprofessor Carl Braig, in: Freiburger Dibze-
sanarchiy, 125. Band. Dritte Folge — 27. Band (2005) 329-347; A. Denker, ,Ein Samenkorn fiir etwas We-
sentliches®. Martin Heidegger u. die Erzabtei Beuron, in: EuA 79 (2003) 91-106; vgl. ferner H. Ott, Mat-
tin Heidegger. Unterwegs zu einer Biographie (Frankfurt 1992); Anniherungen an Martin Heidegger
(FS H. Ott, Frankfurt 1996); Das Mafl des Verborgenen. Heinrich Ochsner (1891-1970) zum Gedicht-
nis, hg. v. C. Ochwadt u. E. Tecklenborg (Hannover 1981); H. W. Petzet, Auf einen Stern zugehen. Be-
gegnungen mit Martin Heidegger 1929-1976 (Frankfurt 1983); Heidegger-Handbuch (A. 2) 1., 515,
Erinnerung an Martin Heidegger, hg. v. G. Neske (Pfullingen 1977); Antwort. Martin Heidegger im Ge-
sprich, hg. v. G. Neske u. E. Kettering (Pfullingen 1988).

4 Viele friithere Reden sind in GA 16 zuginglich. Ich orientiere mich jedoch gleichzeitig an vielen Son-
derdrucken, die die Stadt MeRkirch bei vielen Anlissen von 1955 bis 1977 herausgegeben hat.

5 Val. z.B. Martin Heidegger u. seine Heimat (A. 3) 17-33; W. van Reijen, Der Schwarzwald u. Paris,
Heidegger u. Benjamin (Miinchen 1998) 25£f.; Zimmermann (A. 3) 1261f.

¢ Geburtstagsbrief von Fritz Heidegger zum 80. Geburtstag (1969), in: Martin Heidegger. Zum 80. Ge-
burtstag von seiner Heimatstadt Mefkirch (Frankfurt 1969) 58-63, 60f.

7 Zimmermann (A. 3) 163.

8 Martin Heidegger. Zum 80. Geburtstag (A. 6) 7 (= Aus der Erfahrung des Denkens: GA 13, 113).

9 Vgl. A. 2, v.a. Denker, Schaber, Petzet, aber auch Heideggers eigene Texte, z.B. in »Mein liebes Seel-
chen® (A. 3). .

19Vgl. z.B. GA 58, 65; dazu Denker, Samenkorn (A. 3) 921f.

11 Das Kriegs-Triduum in MefSkirch, in: Heidegger-Jahrbuch 1 (A. 3) 22-25, 25. Der Text stammt aus
dem Jahr 1915, vgl. auch in: Martin Heidegger u. seine Heimat (A. 3) 110-115, 114f.

12 Martin Heidegger/Elisabeth Blochmann: Briefwechsel 1918-1969, hg. v. J. Storck (Marbach am
Neckar 1989) 311, 34.

13 Ebd.; vgl. auch, neben den schon genannten Interpretationen, bes. Schaber (A. 3) oder R. Safranski,
Ein Meister aus Deutschland. Heidegger u. seine Zeit (Mitinchen 1994) 215-219.

14 Denker, Samenkorn (A. 3) 106, vgl. auch GA 16, 489.

15 Geier, Martin Heidegger (A. 3), 20, 22 u.6. :

16 Vgl. dazu die Darstellung von A. Denker, bes. in ,,Martin Heidegger und seine Heimat® (zusammen
mit E. Biichin), die wichtigste Veroffentlichung tiber Heideggers Heimat, dort auch das Kapitel ,, Heimat
als philosophisches Leitmotiv®, 17-33, 33: ,Im August 1963 besuchte Heidegger gemeinsam mit seinem
franzsischen Freund Charles Beaufret Beuron und verbrachte einige Stunden mit thm in der Kloster-
kirche. Ob er spiter noch einmal in Beuron war, muf} eine offene Frage bleiben. Dennoch wurde Hei-
deggers Denk- und Lebensweg von seinen Beuroner Erfahrungen entscheidend mitgeprigt. Beuron
gehorte zu seiner geliebten Heimat.* Vegl. auch Zimmermann (A. 3) 101f,, 221f,, 1051f.

17 Vgl. z.B. Martin Heidegger zum 80. Geburtstag von seiner Heimatstadt Mefkirch, 16£, 311, 36f. =
GA 16, 358-361.

18 Martin Heidegger, 26. September 1959, hg. v. der Stadt Mefikirch, Mefikirch o. J., 35 = GA 16, 561.

87



Karl Kardinal Lebmann

¥ Eines seiner wichtigsten Biicher hat der Philosoph ,Dem einzigen Bruder® gewidmet, vgl. Vortrige u.
Aufsitze (Pfullingen 1954). Die Widmung blieb auch in der GA 7 erhalten.

* Diese Orientierung wird besonders deutlich im Schlufwort der Habilitationsschrift, vgl. Friihe Schrif-
ten = GA 1 (Frankfurt 1978) 399411, dazu auch M. Heidegger u. H. Rickert, Briefe 1912-1933 u. an-
dere Dokumente. Aus den Nachlissen hg. v. A. Denker (Frankfurt 2002).

* Vgl. K. Lehmann, Martin Heidegger u. Martin Luther. Vortrag beim Symposion ,,Heidegger und die
christliche Tradition am 19./20. Mai 2006 in Mainz (im Druck, hg. v. N. Fischer).

2 Vgl. den Text in Heidegger-Jahrbuch 1 (A. 3) 67£.

# Veroffentlicht in: Zur philosophischen Aktualitit Heideggers. Symposium der Alexander von Flum-
boldt-Stiftung v. 24. bis 28.4.1989 in Bonn/Bad Godesberg, Bd. 2: Im Gesprich der Zeit, hg. v. D. Pa-
penfuff u. O. Péggeler (Frankfurt 1990) 29.

#Vgl. Geschichte der Philosophie von Thomas von Aquin bis Kant = GA 23 (Frankfurt 2006) 41-103,
214-225.

* Martin Heidegger. Zum 80. Geburtstag (A. 6) 60.

* Vegl. aus dem WS 1934/35 die ausfiihrliche Interpretation der Hymne ,Der Rhein, versffentlicht in:
GA 39, Holderlins Hymnen (Frankfurt 1980) 155-294. Zur Holderlin-Deutung vgl. H. Helting, Hei-
deggers Auslegung von Hélderlins Dichtung des Heiligen (Berlin 1999),

¥ Der Feldweg, in: Martin Heidegger. Zum 80. Geburtstag (A. 6) 12 = GA 13, 88.

8 Martin Heidegger. Zum 80. Geburtstag (A. 6) 10 = GA 13, 115. Zum wichtigen Wort ,, Tod als Gebirg
des Seyns® vgl. Ch. Miiller, Der Tod als Wandlungsmitte. Zur Frage nach Entscheidung, Tod u. letztem
Gott in Heideggers ,,Beitrigen zur Philosophie® (Berlin 1999) 1884f.

¥ Vegl. jetzt GA 13, 37-74.

* Zuerst 1969 veroffentlich, jetzt in GA 13, 113-116. Dazu auch Zimmermann (A. 3) 18f.

31 Vgl. dazu auch die Hinweise in: Heidegger-Handbuch (A. 2) 310, 511.

32 Vgl. Helting (A. 26) 681f., 1091f., 285ff., 306 ff., 321ff., 532f. u.5.

* Vgl. z.B. R. van de Sandt, Das Geheimnis des Feldweges. Sein u. Raum (Frankfurt 2006); Unterwegs
zur Heimat. Martin Heidegger zum 100. Geburtstag, hg. v L. Borsig-Hover (Fridingen 1989) 9ff., 13 {f.
** Vgl. Beispiele dazu in GA 16, 130f,, 163f., 1681f., 173f., 177£., 240f. u.5.

# Dazu Brief tiber den Humanismus (1946), in: Wegmarken = GA 9, 313-364, 337£f.; Bremer u. Freibur-
ger Vortrige = GA 79: Einblick in das was ist, 5-77; Holzwege = GA 5, 75-113, 209-267.

% M. Heidegger u. B. Welte, Briefe u. Begegnungen, hg. v. A. Denker u. H. Zaborowski (Stuttgart 2003)
124-127, vgl. ebd. 91-123, 142, 150.

7 Ebd. 1261. Vgl. auch Zimmermann (A. 3) 151.

38 Val. Miiller (A. 28) 285-367 sowie P--L. Coriando, Der letzte Gortr als Anfang (Miinchen 1998).
*?Vel. H. W. Petzet, Auf einen Stern zugehen (Frankfurt 1983); vgl. zu den Hélderlin-Versen am Grab
Heideggers: Heidegger u. Welte (A. 36) 128-136.

# E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3 (Frankfurt 1973) 1628.

88



