
Christoph Gellner

Religion 1MmM Werk VO Martın Walser

Welche Rolle spielt Religion 1m fünf Jahrzehnte umfassenden, vielbändıgen RO=
I11all- und Erzählwerk elınes der namhaftesten W1e€e streitbarsten deutschsprachigen
Gegenwartsautoren? Zu Recht oilt Martın Walser, der März seinen 40} (Se-
burtstag feierte, als uzıder Seismograph bundesdeutscher Alltagswirklichkeit, der
gesellschaftlich-kulturelle Zustände als Sprachzustände beschreibt. Sein Jüngster
Roman „Angstblüte“ (2006), die iırrlichternde Geschichte VO etzten Aufblühen
VOT dem Aufhörenmüssen, erzäahlt VO Münchener Anlageberater arl VO  — Kahn,
„sıebz1ig plus  c  9 der seıne ngst VO  — dem Tod durch erotische Abenteuer und eld-
vermehren überspielt: „Bergauf beschleunigen“ lautet se1n Credo, „zugleich der
Sıeger und der Verlierer se1n, das Leben selbst“. Er vervieltacht das Vermögen hoch-
betagter Kunden der Münchener Schickeria, die langfristige Anlagen tätıgen, als
lebten S1Ce die Profitmaximilerung als Lebenselixier, hat doch „das Wırtschaftliche
heute eine Bedeutung W1e€e 1m Miıttelalter die Religion“!

Wiährend Arıstoteles, Thomas VO Aquın und arl Marx „die Antıkapitalisten-
YIEe VO bösen 1NSs  < SaNgcCnHh, beruft sıch arl VO ahn auf Mt Z5l 26 „Wer hat;
dem wırd gegeben un SI: wırd 1m Überfluß haben: WeTr aber nıcht hat, dem wırd
auch och WESSCHOMUNCN, W 4S GT hat“ und stimmt eın Hoheslied aut die Religion
des Geldes

— )as Absahnen, Gewiınnmitnehmen SAamı®L Geldausgeben 1sSt dıe trıviale DımensionChristoph Gellner  Religion im Werk von Martin Walser  Welche Rolle spielt Religion im fünf Jahrzehnte umfassenden, vielbändigen Ro-  man- und Erzählwerk eines der namhaftesten wie streitbarsten deutschsprachigen  Gegenwartsautoren? Zu Recht gilt Martin Walser, der am 24. März seinen 80. Ge-  burtstag feierte, als luzider Seismograph bundesdeutscher Alltagswirklichkeit, der  gesellschaftlich-kulturelle Zustände als Sprachzustände beschreibt. Sein jüngster  Roman „Angstblüte“ (2006), die irrlichternde Geschichte vom letzten Aufblühen  vor dem Aufhörenmüssen, erzählt vom Münchener Anlageberater Karl von Kahn,  „siebzig plus“, der seine Angst vor dem Tod durch erotische Abenteuer und Geld-  vermehren überspielt: „Bergauf beschleunigen“ lautet sein Credo, „zugleich der  Sieger und der Verlierer sein, das Leben selbst“. Er vervielfacht das Vermögen hoch-  betagter Kunden der Münchener Schickeria, die langfristige Anlagen tätigen, als er-  lebten sie die Profitmaximierung als Lebenselixier, hat doch „das Wirtschaftliche  heute eine Bedeutung wie im Mittelalter die Religion“!  Während Aristoteles, Thomas von Aquin und Karl Marx „die Antikapitalisten-  arie vom bösen Zins“ sangen, beruft sich Karl von Kahn auf Mt 25, 26 — „Wer hat,  dem wird gegeben und er wird im Überfluß haben; wer aber nicht hat, dem wird  auch noch weggenommen, was er hat“ — und stimmt ein Hoheslied auf die Religion  des Geldes an:  „Das Absahnen, Gewinnmitnehmen samt Geldausgeben ist die triviale Dimension ... Wer  aber Geld spart und verzinst, erlebt den ersten Schauer der Vermehrung. Ich sage: der  Vergeistigung ... Wenn wir aber den Zinseszins-Zins erleben, erleben wir Religion. Der ...  Vergeistigungsgrad des Zinseszins-Zins-Effekts macht die Zahl zum Religionstext ... Spür-  bar wird Gott.“  Liebe, Geld und das Altwerden: Es ist dies eine Geschichte der Lebenslügen und  (Selbst-) Täuschung, die kulturkritisch die Götzen unserer Zeit vor Augen führt:  „Sobald er allein war, wußte er sich oft nicht mehr zu helfen. Mutlosigkeit breitete sich aus  inihm ... Wenn die Kunden ihn so erlebten, so mutlos, sie mußten ihn für einen Betrüger hal-  ten. Jeder Mensch muß jedem anderen Menschen gegenüber die Welt preisen. Sonst hört sich  alles auf. Verzweifeln darf jeder für sich.“  Wie fast alle Walserfiguren ist Kahn ein Sichselbstwasvormacher und wird nicht  nur geschäftlich, sondern auch privat-emotional hinters Licht geführt. Ein Freund  simuliert einen Todkranken, um ihn zum Abstoßen millionenschwerer gemeinsa-  4/2007 — www.stimmen-der-zeit.de  265Wer
1aber Geld und verzınst,; erlebt den erstien Schauer der Vermehrung. Ich SApc der
VergeistigungChristoph Gellner  Religion im Werk von Martin Walser  Welche Rolle spielt Religion im fünf Jahrzehnte umfassenden, vielbändigen Ro-  man- und Erzählwerk eines der namhaftesten wie streitbarsten deutschsprachigen  Gegenwartsautoren? Zu Recht gilt Martin Walser, der am 24. März seinen 80. Ge-  burtstag feierte, als luzider Seismograph bundesdeutscher Alltagswirklichkeit, der  gesellschaftlich-kulturelle Zustände als Sprachzustände beschreibt. Sein jüngster  Roman „Angstblüte“ (2006), die irrlichternde Geschichte vom letzten Aufblühen  vor dem Aufhörenmüssen, erzählt vom Münchener Anlageberater Karl von Kahn,  „siebzig plus“, der seine Angst vor dem Tod durch erotische Abenteuer und Geld-  vermehren überspielt: „Bergauf beschleunigen“ lautet sein Credo, „zugleich der  Sieger und der Verlierer sein, das Leben selbst“. Er vervielfacht das Vermögen hoch-  betagter Kunden der Münchener Schickeria, die langfristige Anlagen tätigen, als er-  lebten sie die Profitmaximierung als Lebenselixier, hat doch „das Wirtschaftliche  heute eine Bedeutung wie im Mittelalter die Religion“!  Während Aristoteles, Thomas von Aquin und Karl Marx „die Antikapitalisten-  arie vom bösen Zins“ sangen, beruft sich Karl von Kahn auf Mt 25, 26 — „Wer hat,  dem wird gegeben und er wird im Überfluß haben; wer aber nicht hat, dem wird  auch noch weggenommen, was er hat“ — und stimmt ein Hoheslied auf die Religion  des Geldes an:  „Das Absahnen, Gewinnmitnehmen samt Geldausgeben ist die triviale Dimension ... Wer  aber Geld spart und verzinst, erlebt den ersten Schauer der Vermehrung. Ich sage: der  Vergeistigung ... Wenn wir aber den Zinseszins-Zins erleben, erleben wir Religion. Der ...  Vergeistigungsgrad des Zinseszins-Zins-Effekts macht die Zahl zum Religionstext ... Spür-  bar wird Gott.“  Liebe, Geld und das Altwerden: Es ist dies eine Geschichte der Lebenslügen und  (Selbst-) Täuschung, die kulturkritisch die Götzen unserer Zeit vor Augen führt:  „Sobald er allein war, wußte er sich oft nicht mehr zu helfen. Mutlosigkeit breitete sich aus  inihm ... Wenn die Kunden ihn so erlebten, so mutlos, sie mußten ihn für einen Betrüger hal-  ten. Jeder Mensch muß jedem anderen Menschen gegenüber die Welt preisen. Sonst hört sich  alles auf. Verzweifeln darf jeder für sich.“  Wie fast alle Walserfiguren ist Kahn ein Sichselbstwasvormacher und wird nicht  nur geschäftlich, sondern auch privat-emotional hinters Licht geführt. Ein Freund  simuliert einen Todkranken, um ihn zum Abstoßen millionenschwerer gemeinsa-  4/2007 — www.stimmen-der-zeit.de  265Wenn WIr aber den Zinseszins-Zıins erleben, erleben WIr Religion. DerChristoph Gellner  Religion im Werk von Martin Walser  Welche Rolle spielt Religion im fünf Jahrzehnte umfassenden, vielbändigen Ro-  man- und Erzählwerk eines der namhaftesten wie streitbarsten deutschsprachigen  Gegenwartsautoren? Zu Recht gilt Martin Walser, der am 24. März seinen 80. Ge-  burtstag feierte, als luzider Seismograph bundesdeutscher Alltagswirklichkeit, der  gesellschaftlich-kulturelle Zustände als Sprachzustände beschreibt. Sein jüngster  Roman „Angstblüte“ (2006), die irrlichternde Geschichte vom letzten Aufblühen  vor dem Aufhörenmüssen, erzählt vom Münchener Anlageberater Karl von Kahn,  „siebzig plus“, der seine Angst vor dem Tod durch erotische Abenteuer und Geld-  vermehren überspielt: „Bergauf beschleunigen“ lautet sein Credo, „zugleich der  Sieger und der Verlierer sein, das Leben selbst“. Er vervielfacht das Vermögen hoch-  betagter Kunden der Münchener Schickeria, die langfristige Anlagen tätigen, als er-  lebten sie die Profitmaximierung als Lebenselixier, hat doch „das Wirtschaftliche  heute eine Bedeutung wie im Mittelalter die Religion“!  Während Aristoteles, Thomas von Aquin und Karl Marx „die Antikapitalisten-  arie vom bösen Zins“ sangen, beruft sich Karl von Kahn auf Mt 25, 26 — „Wer hat,  dem wird gegeben und er wird im Überfluß haben; wer aber nicht hat, dem wird  auch noch weggenommen, was er hat“ — und stimmt ein Hoheslied auf die Religion  des Geldes an:  „Das Absahnen, Gewinnmitnehmen samt Geldausgeben ist die triviale Dimension ... Wer  aber Geld spart und verzinst, erlebt den ersten Schauer der Vermehrung. Ich sage: der  Vergeistigung ... Wenn wir aber den Zinseszins-Zins erleben, erleben wir Religion. Der ...  Vergeistigungsgrad des Zinseszins-Zins-Effekts macht die Zahl zum Religionstext ... Spür-  bar wird Gott.“  Liebe, Geld und das Altwerden: Es ist dies eine Geschichte der Lebenslügen und  (Selbst-) Täuschung, die kulturkritisch die Götzen unserer Zeit vor Augen führt:  „Sobald er allein war, wußte er sich oft nicht mehr zu helfen. Mutlosigkeit breitete sich aus  inihm ... Wenn die Kunden ihn so erlebten, so mutlos, sie mußten ihn für einen Betrüger hal-  ten. Jeder Mensch muß jedem anderen Menschen gegenüber die Welt preisen. Sonst hört sich  alles auf. Verzweifeln darf jeder für sich.“  Wie fast alle Walserfiguren ist Kahn ein Sichselbstwasvormacher und wird nicht  nur geschäftlich, sondern auch privat-emotional hinters Licht geführt. Ein Freund  simuliert einen Todkranken, um ihn zum Abstoßen millionenschwerer gemeinsa-  4/2007 — www.stimmen-der-zeit.de  265Vergeıistigungsgrad des Zinseszins-Zins-FEffekts macht die Zahl um ReligionstextChristoph Gellner  Religion im Werk von Martin Walser  Welche Rolle spielt Religion im fünf Jahrzehnte umfassenden, vielbändigen Ro-  man- und Erzählwerk eines der namhaftesten wie streitbarsten deutschsprachigen  Gegenwartsautoren? Zu Recht gilt Martin Walser, der am 24. März seinen 80. Ge-  burtstag feierte, als luzider Seismograph bundesdeutscher Alltagswirklichkeit, der  gesellschaftlich-kulturelle Zustände als Sprachzustände beschreibt. Sein jüngster  Roman „Angstblüte“ (2006), die irrlichternde Geschichte vom letzten Aufblühen  vor dem Aufhörenmüssen, erzählt vom Münchener Anlageberater Karl von Kahn,  „siebzig plus“, der seine Angst vor dem Tod durch erotische Abenteuer und Geld-  vermehren überspielt: „Bergauf beschleunigen“ lautet sein Credo, „zugleich der  Sieger und der Verlierer sein, das Leben selbst“. Er vervielfacht das Vermögen hoch-  betagter Kunden der Münchener Schickeria, die langfristige Anlagen tätigen, als er-  lebten sie die Profitmaximierung als Lebenselixier, hat doch „das Wirtschaftliche  heute eine Bedeutung wie im Mittelalter die Religion“!  Während Aristoteles, Thomas von Aquin und Karl Marx „die Antikapitalisten-  arie vom bösen Zins“ sangen, beruft sich Karl von Kahn auf Mt 25, 26 — „Wer hat,  dem wird gegeben und er wird im Überfluß haben; wer aber nicht hat, dem wird  auch noch weggenommen, was er hat“ — und stimmt ein Hoheslied auf die Religion  des Geldes an:  „Das Absahnen, Gewinnmitnehmen samt Geldausgeben ist die triviale Dimension ... Wer  aber Geld spart und verzinst, erlebt den ersten Schauer der Vermehrung. Ich sage: der  Vergeistigung ... Wenn wir aber den Zinseszins-Zins erleben, erleben wir Religion. Der ...  Vergeistigungsgrad des Zinseszins-Zins-Effekts macht die Zahl zum Religionstext ... Spür-  bar wird Gott.“  Liebe, Geld und das Altwerden: Es ist dies eine Geschichte der Lebenslügen und  (Selbst-) Täuschung, die kulturkritisch die Götzen unserer Zeit vor Augen führt:  „Sobald er allein war, wußte er sich oft nicht mehr zu helfen. Mutlosigkeit breitete sich aus  inihm ... Wenn die Kunden ihn so erlebten, so mutlos, sie mußten ihn für einen Betrüger hal-  ten. Jeder Mensch muß jedem anderen Menschen gegenüber die Welt preisen. Sonst hört sich  alles auf. Verzweifeln darf jeder für sich.“  Wie fast alle Walserfiguren ist Kahn ein Sichselbstwasvormacher und wird nicht  nur geschäftlich, sondern auch privat-emotional hinters Licht geführt. Ein Freund  simuliert einen Todkranken, um ihn zum Abstoßen millionenschwerer gemeinsa-  4/2007 — www.stimmen-der-zeit.de  265Spür-
bar wırd S0168

Liebe, (3e  — un das Altwerden: Es 1St dies eıne Geschichte der Lebenslügen und
(Selbst-) Täuschung, die kulturkritisch die (3ötzen USETeT eıt VOT Augen führt

„Sobald allein W al, wußte sıch oft nıcht mehr helten. Mutlosigkeit breitete sıch aus
1n ıhm Wenn die Kunden ıh erlebten, mutlos, S1Ce mußten iıh für eiınen Betrüger hal-
ten Jeder Mensch mMu jedem anderen Menschen gegenüber die Welt preısen. Sonst hört sıch
alles aut. Verzweiıfeln darf jeder tür sıch.“

Wıe tast alle Walserfiguren 1st ahn eın Sıchselbstwasvormacher und wırd nıcht
1U  a geschäftlich, sondern auch prıvat-emotional hıinters Licht geführt. Eın Freund
siımuliert einen Todkranken, ıh D: Abstofßen millionenschwerer veme1nsa-
4/2007 www.stiımmen-der-zeit.de 265



Christoph Gellner

NT Firmenanteile bewegen. DDann ASt sıch ın eine Liebesaffäre MmMI1t eiınem
4.() Jahre Jüngeren FEilmsternchen verwickeln; S1Ee ware DCIN Lyrikerin oder wen1g-

Psalmistin un:! entlockt ıhm Zzwel Millionen für eın Filmprojekt, 1ın dem s1e die
Hauptrolle spielt. ach eınem Zusammenbruch resumıert (SI: 1n eiınem Brief seıne
Ehetrau Helen, VO  - Beruf Ehetherapeutin: „‚Leben 1St ımmer och CLWAS, VO dem

e ]INa nıcht kriegen annn
Lebens- und Liebessehnsucht, Geldbesessen- un: Gottvergessenheit? Nıcht

SaNZ, w1e „Der Lebenslauft der Liebe“ (2001) ze1gt, der ebenfalls 1n der Welt der
Finanzjongleure, Spekulationen un: TIransaktionen spielt und eiınem authentischen
Lebensschicksal nachgeschrieben ist, das sıch Walser, W1€e auch 1n anderen Fällen, 1ın
jahrelanger Recherche-Arbeit aneı1gnete. Im Zentrum steht das „Unglücksglück“
Susı Gerns, der Gattın e1ınes Düsseldorter Wirtschaftsanwalts. Als ıhr notorisch
IHEUEr Ehemann unheilbar krank ISst;, feht S1e „wieder eiınmal dem Gott, den
S1e nıcht zlaubte, Edmund nıcht sterben lassen, bevor S1Ce weılß, da{fß weılß, da{ß
S1Ee ıhm alles verzeıht“. Miıt seınem wirtschaftlichen Ruin nachdem GT ZAF Pflege-
all wurde, stirbt un: hinterläfst eınen gewaltigen Schuldenberg erlebt S1Ce den
Absturz 1n die Armut und mu MmMIt ıhrer ge1st1g zurückgebliebenen Tochter das
400-Quadratmeter-Luxus-Penthouse raumen.

Als Sozialhilfteempfängerın beginnt s1e 1ın der kleinen Zweizımmerwohnung, 1ın
der s1e sıch trüher miıt iıhren Annoncenlovern (vorwiegend arabischer Herkunft) A S
troffen hatte, eın Leben Schliefßlich heiratet dıe 68jährıge Wıtwe och einmal:
eınen 38 Jahre Jüngeren Marokkaner. Unheimlich wiırkt auf s1€, W1€e der ylaubens-

Musliım regelmäfsıg betet, die vorgeschriebenen Waschungen vollzieht, keinen
Alkohol trinkt und den Ramadan-Vorschriften entsprechend tastet. Andererseıts
erleht S1e seınen Religionsernst als Schutz. Aufgewachsen 1ın „eıner Religionsluftt,
dıie hundertmal dicht 1St W1€ jede Religionsluft hier“, ylaubt S1€, CS se1ıner TOMmM-
migkeıt verdanken, da{fß Khalıl keiner anderen Tau verftiel, weıl (30ft das verbot.
Zugleich empfindet S1Ce ıh als Konkurrent, der sıch 1n der Ramadan-Zeıt regelrecht
zwıschen S1e stellt:

„Genau INhafte S1Ee seınen Gott Dieses Irrlicht. Diese leere Stelle 1MmM All Dieses
Nıchts. Und dem mujfißte sS1e dankbar seiın“, räsonıert UusSs1 für sıch. „Eınem Nıchts verdankte
S1C Alles Inscha-Allah.“

Dabe] hatte S1Ce Khalıl VO Anfang ZESAQL, da{fß S1Ce seinetwegen bestimmt nıcht
ZU Islam konvertieren wuüurde:

„Wenn (5Otf o1bt, dann lıebt mich, egal, ob ıch ıh ylaube oder nicht”, lautet ıhr
Glaubensbekenntnis. SEr weıßß, W 4S iıch und denke, un:! hat Freude mMir. Ich bll'l 11U e1IN-
mal ıch Bın eingesperrt 1n miıch. Ich bll'l eın ylücklicher Insasse des Gefängnisses, das ıch bın
Und WE ıch mMI1r das nıcht mehr einreden kann, dann springe ıch.“?

766



Religion ım 'erk Vn Martın Walser

(Sött and

Da{ß die sinnstiftenden Deutungsmuster christlicher Überlieferung zaum mehr
Lebensorientierung bıeten, zeıgt bereits der Roman der Anselm-Kristlein-Tri-
logıe .Halbzeit“ (1960) e1in hellsichtiges Bewulfstseinskompendium der bundes-
deutschen Konsum- un Konkurrenzgesellschaft und zugleich Walsers lıtera-
rische Auseinandersetzung mMI1t der Nazıvergangenheit un: ıhrer Verdrängung 1M
Wırtschaftswunderland. Mıtten 1m Nachkriegs-Existentialismus weılß der and-
lungsreisende Anselm Kristlein VO eiınem iıntellektuellen Freund erzählen, „der
einmal HHUSGLEE Welt einen mıfßratenen Scherz eiınes zynıschen Schöpfers annte un
S1e eın anderes Mal als den dümmesten kosmischen Zufall 1n der Geschichtslosigkeit
des Ils beschimpfte“ „ Wenn (5ött gabe“, zıieht Edmund Anselm 1n eın Relig1-
onsgespräch, „WI1e könnte CS dann och Wiıchtigeres geben als Gott? Und
doch probiert jeder, eın ıfßchen handeln. Wır rechnen uUu1ls hoch A da 1115

HSGLE Glaubenslosigkeit dann un WAanNnn eın bıfschen JucktReligion im Werk von Martin Walser  Gott am Rand  Daß die sinnstiftenden Deutungsmuster christlicher Überlieferung kaum mehr  Lebensorientierung bieten, zeigt bereits der erste Roman der Anselm-Kristlein-Tri-  logie „Halbzeit“ (1960), ein hellsichtiges Bewußtseinskompendium der bundes-  deutschen Konsum- und Konkurrenzgesellschaft und zugleich Walsers erste litera-  rische Auseinandersetzung mit der Nazivergangenheit und ihrer Verdrängung im  Wirtschaftswunderland. Mitten im Nachkriegs-Existentialismus weiß der Hand-  lungsreisende Anselm Kristlein von einem intellektuellen Freund zu erzählen, „der  einmal unsere Welt einen mißratenen Scherz eines zynischen Schöpfers nannte und  sie ein anderes Mal als den dümmsten kosmischen Zufall in der Geschichtslosigkeit  des Alls beschimpfte“. „Wenn es Gott gäbe“, zieht Edmund Anselm in ein Religi-  onsgespräch, „wie könnte es dann noch etwas Wichtigeres geben als Gott? Und  doch probiert jeder, ein bißchen zu handeln. Wir rechnen es uns hoch an, daß uns  unsere Glaubenslosigkeit dann und wann ein bißchen juckt ... für die Irrsinns-  Frequenz des Glaubens haben wir alle kein Gehör“, kritisiert er ein bürgerlich ent-  schärftes „Vollkasko-Christentum“. Das Verführerisch-Schlimme an dieser Ge-  schichte ist, „daß es so aussieht, als genüge es, eine gute Absicht zu haben“, schlägt  er von Gen 22 aus kritische Volten gegen die Verharmlosung des Gottesglaubens:  „Es soll uns zwar nicht vorenthalten werden, wie viel verlangt wird von einem Gläubigen,  aber gleichzeitig zeigt uns Abraham, daß Gott es ja nicht eigentlich und wirklich hier und  heute verlangt... wenn er sieht, daß wir guten Willen zeigen ..., dann fällt er uns schon noch  rechtzeitig in den Arm, weil er ein Einsehen hat, weil er doch weiß, daß sich ein bürgerliches  Dasein und der Glaube an ihn überhaupt nicht vereinbaren lassen ... es hat seit Christus kei-  nen Christen mehr gegeben. Ich habe mich abgestrampelt, ein Gläubiger zu werden, aber  jetzt ist Schluß, Schluß, Schluß. Gott gibt es nicht ... und ich bin nicht der Mann, mir einen  zu basteln.“  Anselms Frau Alissa wehrt sich gegen den drohenden Verlust: „Mein Gott ist zu-  sammengesetzt aus Plänen, die ich mit mir habe. Er ist zwar mehr, aber auch ich bin  mehr als meine Pläne“, hält sie in ihrem Notizheft fest. Eine weitere Eintragung  problematisiert die kirchliche Verschlüsselung, ja, Verrätselung der Gottessprache  zu einer alltagsabgewandten Sektensemantik:  „Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten ... Die feierliche Amtssprache in der Kirche  klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. Luft aus einem Föhn. Glauben die Frommen, Gott  höre sie nur, wenn sie beten, er habe keine Ahnung von den Worten, die sie sonst denken und  sagen? Man kann es sich nicht vorstellen, daß der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt er-  zählt. Mein Leben ist in der Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht  mehr so verrenken. Ich habe Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch  diese Formeln ... Ich bin stumm, wenn ich beten will. Immer in Gefahr, abgelenkt zu wer-  den von inneren Geräuschen. Die leiseste, unhörbarste Stimme in mir ist meine Gebets-  stimme. Traut sie sich nicht, lauter zu sein, oder hat sie nicht mehr Kraft?“?  267für die Irrsınns-
Frequenz des Glaubens haben WIr alle eın Gehör“, kritisiert eın bürgerlich enNt-
schärftes „Vollkasko-Christentum“. Das Verführerisch-Schlimme dieser (56-
schichte ist;, „dafß aussıeht, als zenuge CS; eıne guLeE Absicht haben“, schlägt

VO Gen AD AaUsSs krıitische Volten die Verharmlosung des Gottesglaubens:
SES soll uns ‚WAarTr nıcht vorenthalten werden, W1€ viel verlangt wırd VO einem Gläubigen,

aber gleichzeıitig zeıgt uns Abraham, da{fß Pnı Ja nıcht eigentlich und wirklich hıer und
heute verlangt Wenn sıeht, da{fß WIr guten Wıllen zeıgen dann $5llt uUu1nls schon noch
rechtzeitig 1n den Arm, weıl OT: eın Eiınsehen hat, weıl doch weılß, da{fß sıch eın bürgerliches
Daseın und der Glaube ıh überhaupt nıcht vereinbaren lassenReligion im Werk von Martin Walser  Gott am Rand  Daß die sinnstiftenden Deutungsmuster christlicher Überlieferung kaum mehr  Lebensorientierung bieten, zeigt bereits der erste Roman der Anselm-Kristlein-Tri-  logie „Halbzeit“ (1960), ein hellsichtiges Bewußtseinskompendium der bundes-  deutschen Konsum- und Konkurrenzgesellschaft und zugleich Walsers erste litera-  rische Auseinandersetzung mit der Nazivergangenheit und ihrer Verdrängung im  Wirtschaftswunderland. Mitten im Nachkriegs-Existentialismus weiß der Hand-  lungsreisende Anselm Kristlein von einem intellektuellen Freund zu erzählen, „der  einmal unsere Welt einen mißratenen Scherz eines zynischen Schöpfers nannte und  sie ein anderes Mal als den dümmsten kosmischen Zufall in der Geschichtslosigkeit  des Alls beschimpfte“. „Wenn es Gott gäbe“, zieht Edmund Anselm in ein Religi-  onsgespräch, „wie könnte es dann noch etwas Wichtigeres geben als Gott? Und  doch probiert jeder, ein bißchen zu handeln. Wir rechnen es uns hoch an, daß uns  unsere Glaubenslosigkeit dann und wann ein bißchen juckt ... für die Irrsinns-  Frequenz des Glaubens haben wir alle kein Gehör“, kritisiert er ein bürgerlich ent-  schärftes „Vollkasko-Christentum“. Das Verführerisch-Schlimme an dieser Ge-  schichte ist, „daß es so aussieht, als genüge es, eine gute Absicht zu haben“, schlägt  er von Gen 22 aus kritische Volten gegen die Verharmlosung des Gottesglaubens:  „Es soll uns zwar nicht vorenthalten werden, wie viel verlangt wird von einem Gläubigen,  aber gleichzeitig zeigt uns Abraham, daß Gott es ja nicht eigentlich und wirklich hier und  heute verlangt... wenn er sieht, daß wir guten Willen zeigen ..., dann fällt er uns schon noch  rechtzeitig in den Arm, weil er ein Einsehen hat, weil er doch weiß, daß sich ein bürgerliches  Dasein und der Glaube an ihn überhaupt nicht vereinbaren lassen ... es hat seit Christus kei-  nen Christen mehr gegeben. Ich habe mich abgestrampelt, ein Gläubiger zu werden, aber  jetzt ist Schluß, Schluß, Schluß. Gott gibt es nicht ... und ich bin nicht der Mann, mir einen  zu basteln.“  Anselms Frau Alissa wehrt sich gegen den drohenden Verlust: „Mein Gott ist zu-  sammengesetzt aus Plänen, die ich mit mir habe. Er ist zwar mehr, aber auch ich bin  mehr als meine Pläne“, hält sie in ihrem Notizheft fest. Eine weitere Eintragung  problematisiert die kirchliche Verschlüsselung, ja, Verrätselung der Gottessprache  zu einer alltagsabgewandten Sektensemantik:  „Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten ... Die feierliche Amtssprache in der Kirche  klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. Luft aus einem Föhn. Glauben die Frommen, Gott  höre sie nur, wenn sie beten, er habe keine Ahnung von den Worten, die sie sonst denken und  sagen? Man kann es sich nicht vorstellen, daß der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt er-  zählt. Mein Leben ist in der Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht  mehr so verrenken. Ich habe Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch  diese Formeln ... Ich bin stumm, wenn ich beten will. Immer in Gefahr, abgelenkt zu wer-  den von inneren Geräuschen. Die leiseste, unhörbarste Stimme in mir ist meine Gebets-  stimme. Traut sie sich nicht, lauter zu sein, oder hat sie nicht mehr Kraft?“?  267hat se1lt Christus ke1-
LIC1H Christen mehr vegeben. Ich habe mıch abgestrampelt, eın Gläubiger werden, 1aber
Jetzt 1sSt Schlufß, Schlufß, Schlufß. (sott o1bt nıchtReligion im Werk von Martin Walser  Gott am Rand  Daß die sinnstiftenden Deutungsmuster christlicher Überlieferung kaum mehr  Lebensorientierung bieten, zeigt bereits der erste Roman der Anselm-Kristlein-Tri-  logie „Halbzeit“ (1960), ein hellsichtiges Bewußtseinskompendium der bundes-  deutschen Konsum- und Konkurrenzgesellschaft und zugleich Walsers erste litera-  rische Auseinandersetzung mit der Nazivergangenheit und ihrer Verdrängung im  Wirtschaftswunderland. Mitten im Nachkriegs-Existentialismus weiß der Hand-  lungsreisende Anselm Kristlein von einem intellektuellen Freund zu erzählen, „der  einmal unsere Welt einen mißratenen Scherz eines zynischen Schöpfers nannte und  sie ein anderes Mal als den dümmsten kosmischen Zufall in der Geschichtslosigkeit  des Alls beschimpfte“. „Wenn es Gott gäbe“, zieht Edmund Anselm in ein Religi-  onsgespräch, „wie könnte es dann noch etwas Wichtigeres geben als Gott? Und  doch probiert jeder, ein bißchen zu handeln. Wir rechnen es uns hoch an, daß uns  unsere Glaubenslosigkeit dann und wann ein bißchen juckt ... für die Irrsinns-  Frequenz des Glaubens haben wir alle kein Gehör“, kritisiert er ein bürgerlich ent-  schärftes „Vollkasko-Christentum“. Das Verführerisch-Schlimme an dieser Ge-  schichte ist, „daß es so aussieht, als genüge es, eine gute Absicht zu haben“, schlägt  er von Gen 22 aus kritische Volten gegen die Verharmlosung des Gottesglaubens:  „Es soll uns zwar nicht vorenthalten werden, wie viel verlangt wird von einem Gläubigen,  aber gleichzeitig zeigt uns Abraham, daß Gott es ja nicht eigentlich und wirklich hier und  heute verlangt... wenn er sieht, daß wir guten Willen zeigen ..., dann fällt er uns schon noch  rechtzeitig in den Arm, weil er ein Einsehen hat, weil er doch weiß, daß sich ein bürgerliches  Dasein und der Glaube an ihn überhaupt nicht vereinbaren lassen ... es hat seit Christus kei-  nen Christen mehr gegeben. Ich habe mich abgestrampelt, ein Gläubiger zu werden, aber  jetzt ist Schluß, Schluß, Schluß. Gott gibt es nicht ... und ich bin nicht der Mann, mir einen  zu basteln.“  Anselms Frau Alissa wehrt sich gegen den drohenden Verlust: „Mein Gott ist zu-  sammengesetzt aus Plänen, die ich mit mir habe. Er ist zwar mehr, aber auch ich bin  mehr als meine Pläne“, hält sie in ihrem Notizheft fest. Eine weitere Eintragung  problematisiert die kirchliche Verschlüsselung, ja, Verrätselung der Gottessprache  zu einer alltagsabgewandten Sektensemantik:  „Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten ... Die feierliche Amtssprache in der Kirche  klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. Luft aus einem Föhn. Glauben die Frommen, Gott  höre sie nur, wenn sie beten, er habe keine Ahnung von den Worten, die sie sonst denken und  sagen? Man kann es sich nicht vorstellen, daß der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt er-  zählt. Mein Leben ist in der Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht  mehr so verrenken. Ich habe Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch  diese Formeln ... Ich bin stumm, wenn ich beten will. Immer in Gefahr, abgelenkt zu wer-  den von inneren Geräuschen. Die leiseste, unhörbarste Stimme in mir ist meine Gebets-  stimme. Traut sie sich nicht, lauter zu sein, oder hat sie nicht mehr Kraft?“?  267und iıch bın nıcht der Mann, mır einen

basteln.“

Anselms Tau Alıssa wehrt sıch den drohenden Verlust: „Meın (sott 1St
MMECNSESETIZL AaUsS Plänen, die iıch mı1t MI1r habe Er 1STt ZW ar mehr, 1aber auch ıch bın
mehr als meılne Pläne“, halt S1Ee 1n ıhrem Notizhefrt test. 1ne weıtere Eıntragung
problematisıert die kırchliche Verschlüsselung, Ja, Verrätselung der Gottessprache

eıner alltagsabgewandten Sektensemantik:

„Mıt Lissa 1ın der Kirche. Konnte nıcht betenReligion im Werk von Martin Walser  Gott am Rand  Daß die sinnstiftenden Deutungsmuster christlicher Überlieferung kaum mehr  Lebensorientierung bieten, zeigt bereits der erste Roman der Anselm-Kristlein-Tri-  logie „Halbzeit“ (1960), ein hellsichtiges Bewußtseinskompendium der bundes-  deutschen Konsum- und Konkurrenzgesellschaft und zugleich Walsers erste litera-  rische Auseinandersetzung mit der Nazivergangenheit und ihrer Verdrängung im  Wirtschaftswunderland. Mitten im Nachkriegs-Existentialismus weiß der Hand-  lungsreisende Anselm Kristlein von einem intellektuellen Freund zu erzählen, „der  einmal unsere Welt einen mißratenen Scherz eines zynischen Schöpfers nannte und  sie ein anderes Mal als den dümmsten kosmischen Zufall in der Geschichtslosigkeit  des Alls beschimpfte“. „Wenn es Gott gäbe“, zieht Edmund Anselm in ein Religi-  onsgespräch, „wie könnte es dann noch etwas Wichtigeres geben als Gott? Und  doch probiert jeder, ein bißchen zu handeln. Wir rechnen es uns hoch an, daß uns  unsere Glaubenslosigkeit dann und wann ein bißchen juckt ... für die Irrsinns-  Frequenz des Glaubens haben wir alle kein Gehör“, kritisiert er ein bürgerlich ent-  schärftes „Vollkasko-Christentum“. Das Verführerisch-Schlimme an dieser Ge-  schichte ist, „daß es so aussieht, als genüge es, eine gute Absicht zu haben“, schlägt  er von Gen 22 aus kritische Volten gegen die Verharmlosung des Gottesglaubens:  „Es soll uns zwar nicht vorenthalten werden, wie viel verlangt wird von einem Gläubigen,  aber gleichzeitig zeigt uns Abraham, daß Gott es ja nicht eigentlich und wirklich hier und  heute verlangt... wenn er sieht, daß wir guten Willen zeigen ..., dann fällt er uns schon noch  rechtzeitig in den Arm, weil er ein Einsehen hat, weil er doch weiß, daß sich ein bürgerliches  Dasein und der Glaube an ihn überhaupt nicht vereinbaren lassen ... es hat seit Christus kei-  nen Christen mehr gegeben. Ich habe mich abgestrampelt, ein Gläubiger zu werden, aber  jetzt ist Schluß, Schluß, Schluß. Gott gibt es nicht ... und ich bin nicht der Mann, mir einen  zu basteln.“  Anselms Frau Alissa wehrt sich gegen den drohenden Verlust: „Mein Gott ist zu-  sammengesetzt aus Plänen, die ich mit mir habe. Er ist zwar mehr, aber auch ich bin  mehr als meine Pläne“, hält sie in ihrem Notizheft fest. Eine weitere Eintragung  problematisiert die kirchliche Verschlüsselung, ja, Verrätselung der Gottessprache  zu einer alltagsabgewandten Sektensemantik:  „Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten ... Die feierliche Amtssprache in der Kirche  klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. Luft aus einem Föhn. Glauben die Frommen, Gott  höre sie nur, wenn sie beten, er habe keine Ahnung von den Worten, die sie sonst denken und  sagen? Man kann es sich nicht vorstellen, daß der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt er-  zählt. Mein Leben ist in der Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht  mehr so verrenken. Ich habe Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch  diese Formeln ... Ich bin stumm, wenn ich beten will. Immer in Gefahr, abgelenkt zu wer-  den von inneren Geräuschen. Die leiseste, unhörbarste Stimme in mir ist meine Gebets-  stimme. Traut sie sich nicht, lauter zu sein, oder hat sie nicht mehr Kraft?“?  267Die teierliche Amtssprache 1ın der Kırche
klang ftremd Kunstgewerbe-Vokabular. Luft aUsS$S eiınem Föhn Glauben die Frommen, (sott
höre S1Ce NUL, WE S1e beten, habe keıne Ahnung VO den Worten, dıe S1€E ON denken un!
sagen? Man kann sıch nıcht vorstellen, da{fß der Pfarrer erlehbt hat, W dsS 1n der Predigt CI -
zaählt Meın Leben 1St 1n der Gebetssprache nıcht mehr unterzubringen. Ich kann mich nıcht
mehr verrenken. Ich habe (50ftt mıt diıesen Formeln veerbt, 1aber Jetzt verliere iıch ıh durch
diese FormelnReligion im Werk von Martin Walser  Gott am Rand  Daß die sinnstiftenden Deutungsmuster christlicher Überlieferung kaum mehr  Lebensorientierung bieten, zeigt bereits der erste Roman der Anselm-Kristlein-Tri-  logie „Halbzeit“ (1960), ein hellsichtiges Bewußtseinskompendium der bundes-  deutschen Konsum- und Konkurrenzgesellschaft und zugleich Walsers erste litera-  rische Auseinandersetzung mit der Nazivergangenheit und ihrer Verdrängung im  Wirtschaftswunderland. Mitten im Nachkriegs-Existentialismus weiß der Hand-  lungsreisende Anselm Kristlein von einem intellektuellen Freund zu erzählen, „der  einmal unsere Welt einen mißratenen Scherz eines zynischen Schöpfers nannte und  sie ein anderes Mal als den dümmsten kosmischen Zufall in der Geschichtslosigkeit  des Alls beschimpfte“. „Wenn es Gott gäbe“, zieht Edmund Anselm in ein Religi-  onsgespräch, „wie könnte es dann noch etwas Wichtigeres geben als Gott? Und  doch probiert jeder, ein bißchen zu handeln. Wir rechnen es uns hoch an, daß uns  unsere Glaubenslosigkeit dann und wann ein bißchen juckt ... für die Irrsinns-  Frequenz des Glaubens haben wir alle kein Gehör“, kritisiert er ein bürgerlich ent-  schärftes „Vollkasko-Christentum“. Das Verführerisch-Schlimme an dieser Ge-  schichte ist, „daß es so aussieht, als genüge es, eine gute Absicht zu haben“, schlägt  er von Gen 22 aus kritische Volten gegen die Verharmlosung des Gottesglaubens:  „Es soll uns zwar nicht vorenthalten werden, wie viel verlangt wird von einem Gläubigen,  aber gleichzeitig zeigt uns Abraham, daß Gott es ja nicht eigentlich und wirklich hier und  heute verlangt... wenn er sieht, daß wir guten Willen zeigen ..., dann fällt er uns schon noch  rechtzeitig in den Arm, weil er ein Einsehen hat, weil er doch weiß, daß sich ein bürgerliches  Dasein und der Glaube an ihn überhaupt nicht vereinbaren lassen ... es hat seit Christus kei-  nen Christen mehr gegeben. Ich habe mich abgestrampelt, ein Gläubiger zu werden, aber  jetzt ist Schluß, Schluß, Schluß. Gott gibt es nicht ... und ich bin nicht der Mann, mir einen  zu basteln.“  Anselms Frau Alissa wehrt sich gegen den drohenden Verlust: „Mein Gott ist zu-  sammengesetzt aus Plänen, die ich mit mir habe. Er ist zwar mehr, aber auch ich bin  mehr als meine Pläne“, hält sie in ihrem Notizheft fest. Eine weitere Eintragung  problematisiert die kirchliche Verschlüsselung, ja, Verrätselung der Gottessprache  zu einer alltagsabgewandten Sektensemantik:  „Mit Lissa in der Kirche. Konnte nicht beten ... Die feierliche Amtssprache in der Kirche  klang fremd. Kunstgewerbe-Vokabular. Luft aus einem Föhn. Glauben die Frommen, Gott  höre sie nur, wenn sie beten, er habe keine Ahnung von den Worten, die sie sonst denken und  sagen? Man kann es sich nicht vorstellen, daß der Pfarrer erlebt hat, was er in der Predigt er-  zählt. Mein Leben ist in der Gebetssprache nicht mehr unterzubringen. Ich kann mich nicht  mehr so verrenken. Ich habe Gott mit diesen Formeln geerbt, aber jetzt verliere ich ihn durch  diese Formeln ... Ich bin stumm, wenn ich beten will. Immer in Gefahr, abgelenkt zu wer-  den von inneren Geräuschen. Die leiseste, unhörbarste Stimme in mir ist meine Gebets-  stimme. Traut sie sich nicht, lauter zu sein, oder hat sie nicht mehr Kraft?“?  267Ich bın AUM  $ WEECNN ich beten ll Immer 1n Gefahr, abgelenkt WEI-
den VO  > inneren eräuschen. Die eiseste, unhörbarste Stimme 1n mMI1r 1St meıne Gebets-
stiımme. Iraut S1Ee sıch nıcht, lauter sEeE1IN, oder hat S1E nıcht mehr Kraft?“>*

267



Christoph Gellner

„Gerade dafß S1e ıhr Innerstes och Hr (SOfft hatte treihalten können. Alles [0)]88

diente dem Geldverdienen“, ertahren WIr 1m Roman A 19as Schwanenhaus“ (1980)
1ın eıner Rückblende des Immobilienmaklers Gottlieb urn ber seıne Mutltter.
„Seine Tätıigkeıit hatte sıch 1ın nıchts als eld verwandelt. Meın Nıhılısmus, dachte
(1 un tühlte sıch ohl dabe!.“ och ımmer dann, WE Gottfried den lendenden
Sonnenglanz AUS den Wolkenrändern brechen sah, dachte CI ımmer och (ott:

Das Wl 1ne Vorstellung aus seıner Kındheit. Dieser Aaus einem Wolkenloch brechende
Glanz kommt VO Gott Hınter dem Glanz wohnt (SOfTChristoph Gellner  „Gerade daß sie ihr Innerstes noch für Gott hatte freihalten können. Alles sonst  diente dem Geldverdienen“, erfahren wir ım Roman „Das Schwanenhaus“ (1980)  in einer Rückblende des Immobilienmaklers Gottlieb Zürn über seine Mutter.  „Seine Tätigkeit hatte sich in nichts als Geld verwandelt. Mein Nihilismus, dachte  er und fühlte sich wohl dabei.“ Doch immer dann, wenn Gottfried den blendenden  Sonnenglanz aus den Wolkenrändern brechen sah, dachte er immer noch an Gott:  „Das war eine Vorstellung aus seiner Kindheit. Dieser aus einem Wolkenloch brechende  Glanz kommt von Gott. Hinter dem Glanz wohnt Gott ... Die Macht der Vorstellung aus  der Kindheit ist nicht durch Widerlegung zu brechen. Du hättest dich entwickeln müssen,  denkt Gottlieb Zürn. Es ist nicht, daß du jetzt zurückfällst, du bist nicht weitergekommen.  Du bist geblieben, was Du warst. Primitiv. Ein Kind.  «4  20 Jahre nach „Halbzeit“ nimmt Walsers Büchner-Preis-Rede 1981 öffentlich die  Gottesfrage in Form einer überraschten, sich Rechenschaft gebenden Rückfrage  über die Folgen der An- oder Abwesenheit Gottes wieder auf:  „Ob ein Kind, das in einer schon komplett atheistischen Familie aufwächst, noch er-  schrickt, wenn es fünfzehn oder neunzehn wird und selbst erlebt, daß Gott fehlt? Oder ver-  mißt so jemand überhaupt nichts? Ich möchte annehmen, auch ein richtiges Atheistenkind  muß, bevor es in das Gottlosigkeits-Stadium seiner Eltern eingehen will, durch ein Dickicht  durch, in dem Gott mit jedem Ast den Weg verbaut, und unerreichbar ist, sobald man glaubt,  man brauche ihn. Womit ich nur sagen will, auch wir, die wir seit Jahrzehnten zuschauen, wie  Gott in den Laboratorien der Theologie zerbröselt wird, wir, die den Glaubenskampf jeweils  an die Modedisziplin, momentan also an die Linguistik, delegieren, auch wir können noch in  den Schrecken dieses jungen Büchner fallen, wenn wir wieder einmal zahnwehhaft scharf  spüren, daß Gott fehlt.“  Büchners Leid-, Schmerz- und Theodizeeempfindlichkeit ist Walser Anstoß zu  einer kritischen Volte gegen die entsolidarisierende Teilnahmslosigkeit: „Bürgertum  und Christentum haben sich zu einer gigantischen Unterhaltungsfirma zusammen-  getan, deren alles niederwalzende Entsorgungskapazität jedem Horror gewachsen  ist.“ An sich selber habe er beobachtet, daß auch er „dem ersten Gebot des jetzt  herrschenden Gottes“ gehorche, sich durch Teilnahmslosigkeit leidlos zu halten:  „Das entlastende Gerechtigkeitsprinzip unseres Gottes: Vor der Leistung sind wir alle  gleich, und nach der Leistung sieht man, was einer bringt ... Unser Gott brüllt andauernd  durch die Gegend: du hast es dir selber zuzuschreiben. Dem Leidenden salzt das das Leiden,  dem Genießenden den Genuß!“>  Daß dieses sensibel-beunruhigte Gottvermissen nicht allein Büchners „Lenz“-  Novellenfragment geschuldet ist, zeigt Walsers ım selben Jahr veröffentlichte Hom-  mage auf die oberschwäbisch-alemannische Dichterin Maria Menz (1903-1996), die  Walser im Schriftstellergespräch mit Karl-Josef Kuschel als seine „geistliche Meiste-  rin“® bezeichnete, 1982 erhielt sie zusammen mit Dorothee Sölle den Droste-Preis  268Dıie Macht der Vorstellung AaUS$

der Kındheıit 1St nıcht durch Wıderlegung rechen. Du hättest dich entwickeln mussen,
denkt Gottlieb Zürn Es 1st nıcht, da{ß du jetzt zurückfällst, du bıst nıcht weıtergekommen.
Du bıst geblieben, W as Du Primıitiv. Eın Kınd

MO Jahre ach „Halbzeıt“ nımmt Walsers Büchner-Preis-Rede 981 öffentlich dıe
Gottesfrage 1n Oorm eıner überraschten, sıch Rechenschaft gebenden Rückfrage
ber die Folgen der AÄAn- oder Abwesenheıt (Sottes wıeder autf

95 eın Kınd, das 1n eiıner schon komplett atheistischen Famılie aufwächst, noch C1-

schrickt, WE tüntzehn oder neunzehn wırd un:! selbst erlebt, da{fß (SO{t tehlt? der VCGI-

mi{(ßt jemand überhaupt nıchts? Ich möchte annehmen, uch eın richtiges Atheistenkind
mudfß, bevor 1ın das Gottlosigkeits-Stadıum seıner Eltern eingehen wıll, durch eın Dickicht
durch, 1n dem (Soött mı1t jedem Ast den Weg verbaut, und unerreichbar ist, sobald 1L1Aall ylaubt,
InNan rauche ıh Womuit ich L1UTrIwıll, auch WIT, die WIr se1lt Jahrzehnten zuschauen, WI1IE
(3 1n den Laboratorien der Theologie zerbröselt wırd, WIT, die den Glaubenskampf jeweıls
A dıe Modediszıplın, also die Linguistik, delegieren, auch WIr können noch 1in
den Schrecken dieses Jungen Büchner allen, WE WIr wieder eiınmal zahnwehhaft scharf
spuren, da{fß (sott tehlt.“

Büchners Leid, Schmerz- un: Theodizeeempfindlichkeit 1St Walser Anstofß
eıner kritischen Volte die entsolidarisierende Teilnahmslosigkeıt: „Bürgertum
un!: Christentum haben sıch eıner o1gantıschen Unterhaltungstirma IHIiNEN-

geLAN, deren alles nıederwalzende Entsorgungskapazıtät jedem Horror vewachsen
1St.  CC An sıch selber habe beobachtet, da{fß auch ß „dem ersten Gebot des Jetzt
herrschenden CGottes“ yehorche, sıch durch Teilnahmslosigkeıit e1ıdlos halten:

. 19as entlastende Gerechtigkeitsprinz1ip uUuNserCcs (sottes: Vor der Leistung sınd WIr alle
gleich, und nach der Leıistung sıeht INAaIl, W as einer bringtChristoph Gellner  „Gerade daß sie ihr Innerstes noch für Gott hatte freihalten können. Alles sonst  diente dem Geldverdienen“, erfahren wir ım Roman „Das Schwanenhaus“ (1980)  in einer Rückblende des Immobilienmaklers Gottlieb Zürn über seine Mutter.  „Seine Tätigkeit hatte sich in nichts als Geld verwandelt. Mein Nihilismus, dachte  er und fühlte sich wohl dabei.“ Doch immer dann, wenn Gottfried den blendenden  Sonnenglanz aus den Wolkenrändern brechen sah, dachte er immer noch an Gott:  „Das war eine Vorstellung aus seiner Kindheit. Dieser aus einem Wolkenloch brechende  Glanz kommt von Gott. Hinter dem Glanz wohnt Gott ... Die Macht der Vorstellung aus  der Kindheit ist nicht durch Widerlegung zu brechen. Du hättest dich entwickeln müssen,  denkt Gottlieb Zürn. Es ist nicht, daß du jetzt zurückfällst, du bist nicht weitergekommen.  Du bist geblieben, was Du warst. Primitiv. Ein Kind.  «4  20 Jahre nach „Halbzeit“ nimmt Walsers Büchner-Preis-Rede 1981 öffentlich die  Gottesfrage in Form einer überraschten, sich Rechenschaft gebenden Rückfrage  über die Folgen der An- oder Abwesenheit Gottes wieder auf:  „Ob ein Kind, das in einer schon komplett atheistischen Familie aufwächst, noch er-  schrickt, wenn es fünfzehn oder neunzehn wird und selbst erlebt, daß Gott fehlt? Oder ver-  mißt so jemand überhaupt nichts? Ich möchte annehmen, auch ein richtiges Atheistenkind  muß, bevor es in das Gottlosigkeits-Stadium seiner Eltern eingehen will, durch ein Dickicht  durch, in dem Gott mit jedem Ast den Weg verbaut, und unerreichbar ist, sobald man glaubt,  man brauche ihn. Womit ich nur sagen will, auch wir, die wir seit Jahrzehnten zuschauen, wie  Gott in den Laboratorien der Theologie zerbröselt wird, wir, die den Glaubenskampf jeweils  an die Modedisziplin, momentan also an die Linguistik, delegieren, auch wir können noch in  den Schrecken dieses jungen Büchner fallen, wenn wir wieder einmal zahnwehhaft scharf  spüren, daß Gott fehlt.“  Büchners Leid-, Schmerz- und Theodizeeempfindlichkeit ist Walser Anstoß zu  einer kritischen Volte gegen die entsolidarisierende Teilnahmslosigkeit: „Bürgertum  und Christentum haben sich zu einer gigantischen Unterhaltungsfirma zusammen-  getan, deren alles niederwalzende Entsorgungskapazität jedem Horror gewachsen  ist.“ An sich selber habe er beobachtet, daß auch er „dem ersten Gebot des jetzt  herrschenden Gottes“ gehorche, sich durch Teilnahmslosigkeit leidlos zu halten:  „Das entlastende Gerechtigkeitsprinzip unseres Gottes: Vor der Leistung sind wir alle  gleich, und nach der Leistung sieht man, was einer bringt ... Unser Gott brüllt andauernd  durch die Gegend: du hast es dir selber zuzuschreiben. Dem Leidenden salzt das das Leiden,  dem Genießenden den Genuß!“>  Daß dieses sensibel-beunruhigte Gottvermissen nicht allein Büchners „Lenz“-  Novellenfragment geschuldet ist, zeigt Walsers ım selben Jahr veröffentlichte Hom-  mage auf die oberschwäbisch-alemannische Dichterin Maria Menz (1903-1996), die  Walser im Schriftstellergespräch mit Karl-Josef Kuschel als seine „geistliche Meiste-  rin“® bezeichnete, 1982 erhielt sie zusammen mit Dorothee Sölle den Droste-Preis  268Unser (GZOit brullt andauernd
durch die Gegend: du hast dır selber zuzuschreiben. Dem Leidenden salzt das das Leiden,
dem Genießenden den Genufl!“

Da dieses sensıbel-beunruhigte (Sottvermiıssen nıcht allein Büchners „Lenz“-
Novellenfragment geschuldet ISt, zeıgt Walsers 1mM selben Jahr veröftentlichte Hom-
INASC auf die oberschwäbisch-alemannische Dichterin Marıa Menz (1903—-1996), die
Walser 1M Schriftstellergespräch mıiıt Karl-Joset Kuschel als seıne „geistliche Meıste-
rın  < bezeichnete, 19872 erhielt S1e IIN mıt Dorothee Soölle den Droste-Preıs

268



Religion ım 'erk V“O:  - Martın Walser

der Stadt Meersburg. Jenseıts der „bildzeitungshaft tortlebenden Nıetzsche-Pa-
role  D  9 dafß (Gott LOLT sel,; xebe CS »”  [0) Kierkegaard bıs Ernst Bloch oder Marıa
Menz eine andere, ernsthaftere, eıne realistische Tradıtion der Kontaktsuche“, die
Walser offensichtlich faszınıert. Ihr VO ıhm mIt herausgegebenes Gedichtwerk
zeıge enn auch, „WI1e heute versucht werden kann, den sıch absolut sträubenden
(Gott 1Ns Gespräch zıiehen“

„Gott 1sSt nıcht OL Er tehlt Er hat immer gefehltReligion im Werk von Martin Walser  der Stadt Meersburg. Jenseits der „bildzeitungshaft fortlebenden Nietzsche-Pa-  role“, daß Gott tot sei, gebe es „von Kierkegaard bis zu Ernst Bloch oder Maria  Menz eine andere, ernsthaftere, eine realistische Tradition der Kontaktsuche“, die  Walser offensichtlich fasziniert. Ihr von ihm mit herausgegebenes Gedichtwerk  zeige denn auch, „wie heute versucht werden kann, den sich absolut sträubenden  Gott ins Gespräch zu ziehen“:  „Gott ist nicht tot. Er fehlt. Er hat immer gefehlt ... Er fehlt nur, weil wir ihn brauchen.  Ihn schlicht anzusprechen, als sei er da, vertreibt ihn für alle, die ihn brauchen. Wenn nicht  einzelne sein Fehlen zur Sprache bringen, verschwindet vielleicht seine Dimension aus unse-  rer Welt.“7  Statt etwas haben wir Wörter  Wir berühren damit das Zentrum von Walsers Literatur- und Wirklichkeitsver-  ständnis, das sich „auf eine Kernempfindung“ ® zurückführen läßt:  „Mir fällt ein, was mir fehlt: das ist die Grundlage der Schriftstellerei. Das ist auch die  Grundlage der Religion, das ist die Grundlage unserer Sprache: weil wir etwas nicht haben,  haben wir die Sprache. Wenn wir Gott hätten, hätten wir kein Wort dafür. Nur für den Man-  gel braucht man die Wörter ... Alle Menschen zusammen haben aus der Gesamtnot ihrer  Existenz heraus diese größte Figur geschaffen.“?  Von daher kann Walser Literatur als „bastardisierte Religion“ bezeichnen wie  umgekehrt die Religion als „ein System aus Fiktionen, die aus nichts anderem ge-  macht sind als aus kollektiven Antworten auf negative Erfahrungen. Die Religion  stellt ja unsere Lage nicht dar, sondern beantwortet sie. Gott ist die bisher größte  Figur, die der kollektive Autor Menschheit geschaffen hat“ !°, zieht er in seinem Es-  say „Wer ist ein Schriftsteller?“ Verbindungen zwischen Schriftstellerei und Reli-  gion. Walser macht unter ausdrücklicher Berufung auf Soren Kierkegaard und Karl  Marx die Protest-, Kritik- und Wunschkraft der Fiktion wie der Religion stark.  Schreibende und Lesende sind für Walser denn auch „Nachkommen des Beters, der  weiß, daß Gott seine Schöpfung ist, nicht umgekehrt“. Ist er doch davon überzeugt:  „Wenn etwas so wäre, wie es sein sollte, hätten wir den Mund immer nur zum Es-  sen aufgemacht. Wir haben aus Not den Mund zum Beten aufgemacht.“ !!  Aus der immer wiederkehrenden Beschäftigung mit seinen „Erfahrungen mit  dem Vorhandensein des Wortes ‚Gott‘“!2, festgehalten in zahlreichen Tag und  Nacht geführten Notizbüchern, veröffentlichte Walser in der Festschrift für den  Tübinger Fundamentaltheologen Max Seckler (zusammen mit Otto Herbert Hajek  war er ihm Anfang der 50er Jahre als junger Redakteur beim Süddeutschen Rund-  funk in Stuttgart bekannt geworden) eine kleine Auswahl „Aus den Notizen betref-  269Er tehlt UTL, weı]l WIr ıh brauchen.
Ihn schlicht anzusprechen, als sSC1 da, vertreıibt ıh für alle, die ıhn brauchen. Wenn nıcht
einzelne seın Fehlen Z Sprache bringen, verschwindet vielleicht seıne Dımensıion A4aUsS 1156-
KG Welt.“

Statt WAaS haben WIFr Wörter

Wır berühren damıt das Zentrum VO Walsers Lateratur- und Wırklichkeitsver-
ständnıs, das sıch “auf eıne Kernempfindung“ zurückführen Alßt

„Mır $ällt e1n, W as MIr fehlt das 1st dıie Grundlage der Schriftstellerei. Das 1sSt auch die
Grundlage der Relıgi0n, das 1st die Grundlage WHSCHET Sprache: weı]l WIr nıcht haben,
haben WIr die Sprache. Wenn WIr Gott hätten, hätten WIr keın Wort dafür. Nur tür den Man-
ze] raucht 1194  . die WorterReligion im Werk von Martin Walser  der Stadt Meersburg. Jenseits der „bildzeitungshaft fortlebenden Nietzsche-Pa-  role“, daß Gott tot sei, gebe es „von Kierkegaard bis zu Ernst Bloch oder Maria  Menz eine andere, ernsthaftere, eine realistische Tradition der Kontaktsuche“, die  Walser offensichtlich fasziniert. Ihr von ihm mit herausgegebenes Gedichtwerk  zeige denn auch, „wie heute versucht werden kann, den sich absolut sträubenden  Gott ins Gespräch zu ziehen“:  „Gott ist nicht tot. Er fehlt. Er hat immer gefehlt ... Er fehlt nur, weil wir ihn brauchen.  Ihn schlicht anzusprechen, als sei er da, vertreibt ihn für alle, die ihn brauchen. Wenn nicht  einzelne sein Fehlen zur Sprache bringen, verschwindet vielleicht seine Dimension aus unse-  rer Welt.“7  Statt etwas haben wir Wörter  Wir berühren damit das Zentrum von Walsers Literatur- und Wirklichkeitsver-  ständnis, das sich „auf eine Kernempfindung“ ® zurückführen läßt:  „Mir fällt ein, was mir fehlt: das ist die Grundlage der Schriftstellerei. Das ist auch die  Grundlage der Religion, das ist die Grundlage unserer Sprache: weil wir etwas nicht haben,  haben wir die Sprache. Wenn wir Gott hätten, hätten wir kein Wort dafür. Nur für den Man-  gel braucht man die Wörter ... Alle Menschen zusammen haben aus der Gesamtnot ihrer  Existenz heraus diese größte Figur geschaffen.“?  Von daher kann Walser Literatur als „bastardisierte Religion“ bezeichnen wie  umgekehrt die Religion als „ein System aus Fiktionen, die aus nichts anderem ge-  macht sind als aus kollektiven Antworten auf negative Erfahrungen. Die Religion  stellt ja unsere Lage nicht dar, sondern beantwortet sie. Gott ist die bisher größte  Figur, die der kollektive Autor Menschheit geschaffen hat“ !°, zieht er in seinem Es-  say „Wer ist ein Schriftsteller?“ Verbindungen zwischen Schriftstellerei und Reli-  gion. Walser macht unter ausdrücklicher Berufung auf Soren Kierkegaard und Karl  Marx die Protest-, Kritik- und Wunschkraft der Fiktion wie der Religion stark.  Schreibende und Lesende sind für Walser denn auch „Nachkommen des Beters, der  weiß, daß Gott seine Schöpfung ist, nicht umgekehrt“. Ist er doch davon überzeugt:  „Wenn etwas so wäre, wie es sein sollte, hätten wir den Mund immer nur zum Es-  sen aufgemacht. Wir haben aus Not den Mund zum Beten aufgemacht.“ !!  Aus der immer wiederkehrenden Beschäftigung mit seinen „Erfahrungen mit  dem Vorhandensein des Wortes ‚Gott‘“!2, festgehalten in zahlreichen Tag und  Nacht geführten Notizbüchern, veröffentlichte Walser in der Festschrift für den  Tübinger Fundamentaltheologen Max Seckler (zusammen mit Otto Herbert Hajek  war er ihm Anfang der 50er Jahre als junger Redakteur beim Süddeutschen Rund-  funk in Stuttgart bekannt geworden) eine kleine Auswahl „Aus den Notizen betref-  269Alle Menschen haben AaUs der Gesamtnot ihrer
Exı1istenz heraus diese oröfßte Fıgur veschaffen.“

Von daher ”annn Walser Lıiteratur als „bastardisierte Religion“ bezeichnen W1€E
umgekehrt dıe Religion als „eIn 5System aus Fıktionen, die aUuUs nıchts anderem SC
macht siınd als aUuUs kollektiven ÄAntworten auf negatıve Erfahrungen. Die Religion
stellt Ja WUNMNSETC Lage nıcht dar, sondern beantwortet S1e (3öft 1St dıe bısher orößte
Fıgur, die der kollektive Autor Menschheit geschaften hat L zıeht Al 1n seınem FL
Sa y „ Wer 1sSt eın Schriftsteller?“ Verbindungen zwiıischen Schriftstellerei un: elı-
Z100. Walser macht ausdrücklicher Berufung auf Soren Kierkegaard UN arl
Marx die Protest-, Kritik- und Wunschkraft der Fiktion W1e€ der Religion stark.
Schreibende und Lesende sınd tür Walser (a auch „Nachkommen des Beters, der
weılß, da{fß Gott selıne Schöpfung 1St, nıcht umgekehrt“. Ist doch davon überzeugt:

Wenn ware, W1e€e se1ın ollte, hätten WIr den Mund immer L1LUr ZU S
SE  - aufgemacht. Wır haben AUS Not den Mund Z Beten aufgemacht.“ 11

Aus der iımmer wıederkehrenden Beschäftigung mi1t seınen „Erfahrungen mıt
dem Vorhandensein des Wortes ‚Gott festgehalten 1n zahlreichen Tag un
Nacht geführten Notizbüchern, veröftffentlichte Walser 1n der Festschrift für den
Tübinger Fundamentaltheologen Mlax Seckler (zusammen mMIt Otto Herbert Hajek
WAar ıhm Anfang der 50er Jahre als Junger Redakteur beim Suddeutschen und-
tunk ın Stuttgart bekannt geworden) eine kleine Auswahl „Aus den oti1zen betretf-

269



Christoph Gellner

tend (vom 1981 bıs 6.5 1991 Sıe zeıgen, dafß Gott tür ıh eın Menschheits-
thema un: die Gottestrage VOT allem eın Sprachproblem iSt.:

ABS oibt Hauptworter, die meınen aal keinen Gegenstand, da{ß jeder, der eın solches
Wort gebraucht, sıch CZWUNSCH sıeht, dazu AB N, W as UNTLETr diesem Wort versteht. Es
1St überhaupt nıcht siıcher, ob S das Gemeinte o1bt. Sıcher 1st NUL, da{ß das geben sollte
Dazu haben WIr eben das Wort Könnte 11141l solche Worter oll-Wörter(1M egen-
SAat7z Haben-Wörtern? S1e rücken eınen Mangel A4US Indem S1Ce versuchen, dem Mangel
abzuhelten, weısen sS1e auch auf ıh hın.“

ine weıtere Notız lautet:

„Manchmal 1St schön. Fur Sekunden begreıft INanl, da{ß DESART wird: das se1 VO

geschaffen. Der Gottesnotwendigkeitsbeweıis: WE oll ich, WE ıch wiıll, danken? Entsteht
also A4US unanbringbarer Verehrung?Christoph Gellner  fend G. (vom 6.4.1981 bis 6.5. 1991)“. Sie zeigen, daß Gott für ihn ein Menschheits-  thema und die Gottesfrage vor allem ein Sprachproblem ist:  „Es gibt Hauptwörter, die meinen so gar keinen Gegenstand, daß jeder, der ein solches  Wort gebraucht, sich gezwungen sieht, dazu zu sagen, was er unter diesem Wort versteht. Es  ist überhaupt nicht sicher, ob es das Gemeinte gibt. Sicher ist nur, daß es das geben sollte.  Dazu haben wir eben das Wort. Könnte man solche Wörter Soll-Wörter nennen im Gegen-  satz zu Haben-Wörtern? Sie drücken einen Mangel aus. Indem sie versuchen, dem Mangel  abzuhelfen, weisen sie auch auf ihn hin.“  Eine weitere Notiz lautet:  „Manchmal ist es schön. Für Sekunden begreift man, daß gesagt wird: das seı von G.  geschaffen. Der Gottesnotwendigkeitsbeweis: wem soll ich, wenn ich will, danken? Entsteht  G. also aus unanbringbarer Verehrung? ... Mir kommt vor, die Aussage, es gebe G. nicht, sei  als Text weniger wert als die Aussage, daß es G. gebe. Wer sagt, es gebe G., drückt ein Be-  dürfnis aus, antwortet auf eine Not. Durch die Antwort schafft er sich G. Die Aussage, es  gebe G. nicht, ist ein geringerer Text, weil sie weniger notwendig ist. Jemand hat eine Not  weniger als ein anderer, deshalb hat er eine Antwort weniger als der. Eine Sprache weniger.  Weniger Sprache.“  Die Gottesfrage kehrt auch in den Sammlungen von Aphorismen und Apercus  „Meßmers Gedanken“ (1985) wieder, die im Schnittpunkt von Walser und seinen  Helden irgendwo zwischen autobiographischem Erleben und dessen Verarbeitung  in der literarischen Fiktion angesiedelt sind: „Gott ist die Höhle in jedem, ın der die  Dunkelheit Platz hat, die zu uns gehört. Denkt Meßmer.“ !t  Katholische Kindheit in Hitlerdeutschland  Im Gespräch mit Karl-Josef Kuschel sprach Walser im Blick auf kirchlich-religiöse  Sprachspuren in seinem (Euvre von einer „Erbschaft aus der Kindheit, die man  nicht auf eine dem jetzigen Empfindungsstand gemäße Ebene heben“ könne, „das  bleibt das sozusagen Beleidigende daran, dieses widerborstig Infantile in der Got-  tesvorstellung“ !5. Erst jüngst, angesichts des „Lebensromans“ des Konstanzer  Schriftstellers Andreas Beck, den er ebenso förderte wie etwa Arnold Stadler, auch  er ein „entlaufener Theologe“, gestand Walser „eine Art Einverständnis“ mit sei-  nem „Immer-noch-katholisch-Sein“: als Leser von Becks Geschichten sei er froh,  daß er nicht ausgetreten ist „wie etwa der große Katholik Heinrich Böll. Der sei,  heißt es, ausgetreten, aber immer noch hineingegangen. Ich komme kaum noch hin-  ein, kann aber nicht austreten.“  16  Dieses spannungsvolle Verhältnis zum Katholizismus bestimmt auch Walsers  stark autobiographisch geprägten Erinnerungsroman „Ein springender Brunnen“  (1998), der eine ländlich-katholische Kindheit und Jugend am Bodensee und zu-  270Mır kommt VOI; die Aussage, gebe nıcht, Se1

als ext wenıger wert als die Aussage, da{fß gebe. Wer Sagt, xebe G., drückt eın Be-
ürfnıs aUs, ANLWOrTeL autf eiıne Not. Durch dıe AÄAntwort schafft siıch Die Aussage,
xebe nıcht, 1St eın geringerer Text, weıl sS1e wenıger notwendig 1St Jemand hat 1ne Not
weniıger als eın anderer, eshalb hat eine Antwort weniıger als der. Eıne Sprache wenıger.
Weniger Sprache.“ 13

Die Gottesfrage kehrt auch 1in den Sammlungen VO Aphorismen un: Apercus
„Mef{ßmers Gedanken“ (1985) wieder, die 1m Schnittpunkt VO Walser und seinen
Helden iırgendwo 7zwischen autobiographischem Erleben un: dessen Verarbeitung
iın der lıterarıschen Fiktion angesiedelt sınd „Gott ISt die Höhle 1n jedem, 1n der die
Dunkelheit Platz hat, die Uu1ls gehört. Denkt Me{fßmer.“

Katholische Kındheit 1n Hitlerdeutschland

Im Gespräch mMi1t Karl-Joset Kuschel sprach Walser 1m Blick auf kirchlich-relig1öse
Sprachspuren 1n seınem (Euvre VO  = eıner „Erbschaft AUS der Kındheıt, die Ianl

nıcht auf eıne dem jetzıgen Empfindungsstand gemäße Ebene heben“ könne, „das
bleibt das SOZUSASCH Beleidigende daran, dieses wıderborstig Infantile 1n der (51=
tesvorstellung  c 15. YSt Jüngst, angesichts des „Lebensromans“ des Konstanzer
Schritftstellers Andreas Beck, den ebenso törderte W1e€e eLtwa Arnold Stadler, auch

eın „entlaufener Theologe“, gestand Walser „eıne Art FEinverständnis“ mıiıt SEe1-
NC „Immer-noch-katholisch-Sein“: als Leser VO Becks Geschichten se1 CI froh,
da{ß nıcht ausgetreten 1st „Wıe etwa der oroße Katholik Heinrich Böll Der sel,;
heifßt CD ausgetreten, 1aber ımmer och hineingegangen. Ich kommealoch hın-
e1n, annn 1aber nıcht austreten.“

Dieses spannungsvolle Verhältnis Z Katholizismus bestimmt auch Walsers
stark autobiographisch gepragten Erinnerungsroman En springender Brunnen“
(1998) der eıne lindlich-katholische Kındheıit un Jugend Bodensee un:

DA



Religion ım Werk VDOnNn Martın Walser

gleich dıe Genese elnes Schriftstellers beschwört. In Trel hıstorischen Momentauf-
nahmen VO Aufstieg bıs Z Untergang des „Drıitten Reiches“ erzählt das Buch,
W1e€e der Wasserburger Gastwirtssohn Johann Martın Walsers zwelıter Vorname)
seiıner Identität und seliner Sprache tindet: beginnend mıt der Zeiıtenwende 1932/33,
als Johanns tromme un praktische Multter aus wiırtschaftlichen Überlegungen 1ın
die Hıtler-Partei eintritt, hofft S1C doch, die Versammlungen der NSDAP-Orts-
STUDDC tortan 1ın ihrer Restauratıon bewirten können, gefolgt VO der eıt
mıiıttelbar VOT Ausbruch des /weıten Weltkriegs un schließlich 1117 VOT und ach
1944/45, Johanns Bruder tällt 1m Usten, GE 1st NUnN selber beim Mılıtär, gerat 1n den
etzten Krıiegstagen 1in Gefangenschaft, desertiert und kehrt den Bodensee
zurück. Und wıieder wendet sıch das orf.

Bewußfßrt der /1)ährıge Autor der sıch W1€e ein „springender Brunnen“ VO  S

selbst Zur Sprache drängenden Erinnerung A die SallZ A4US der Wahrnehmung
des tünf-, dann zehn- un: schliefßlich 18jährigen Heranwachsenden vergegenwar-
t1gt, ohne S1e AaUs dem iınzwiıischen erworbenen Mehrwissen des Erwachsenen „über
die mordende Diktatur“ !7 kommentieren: „Solange ISt, 1St s nıcht das,
W as CS SCWESCH se1n WIrd:, sucht Walser 1ın den reflektierenden Erzählerkommen-

seıne persönlıche Erinnerung verteidigen gegenüber „allen spateren Ver-
zeichnungen durch eıne polıtisch korrekte Aufklärung, welche dıe Kındheit und
Jugend eıner SaNzZCNH Generatıon längst verschüttet hat den Menetekeln VO  e}
Auschwitz un Stalıngrad, Gestapo, Endlösung und totalem Krieg“ L

99-  Is das WAafl, VO  - dem WIr Jetzt SCHI, da{fß SCWESCH sel, haben WIr nıcht gewußt, da{ß$
1St. Jetzt AA WIT, da{fß und SCWCESCH sel, obwohl WIr damals, als W al, nıchts VO  e
dem wußten, W as WIr Jetzt sagen.

Eınmal vergleicht Johann die W orter, die C: VO seinem musıschen Vater, einem
Iräumer un: Schöngeist, gelernt hat, der ımmer wıeder eld 1n aussichtslose Pro-
jekte steckt un!: (wıe Walsers Vater) fruh stırbt, mıiıt denen, die se1ın Freund Adolf
VO seinem Vater aufgeschnappt hat, eiınem 5>SA-Bonzen, der Johanns regıme-
ternen Vater hetzt, Well er darauf bestand, da{ß Hıtler Krıeg bedeute, un: 1n Wasser-
burg 1ne theosophische Vereinigung oyründete, während nebenan 1n der Wırtsstube
die Nazıs die Machtergreitung teijerten. Be] Johann lauten die Worter: „Bangıigkeit,
Kleinodien, Wißbegierde, Übermut, Schaumkrone, Sommersprossen, TIrauerweıde,
Wiıedergeburt, Hımmelreıich, Sıiebensachen Be]l Adolf,; der damıt prahlt, bereıts
1927 auf den Namen des Führers getauft worden se1n, lauten S1€: „Männlichkeit,
Schuhwerk, Nachspiel, Charaktergröße, Charakterlump, Speichellecker, k ack:
affen, Weiberwirtschaft, Bewährungsprobe.“

Eındringlich schildert Walser, WI1e die Nazıherrschaft allmählich die bestehenden
Verhältnisse des abgelegenen Bodenseedorfts verwandelt: neben eiınem eıternden
Jungvolkführer, der einen jüdischen Miıtschüler AaUuUus der Hıtlerjugend verbannt, und
einem zackig den Hıtlergrufßs einüubenden Nazılehrer, der nıcht LL1LUT den

Z



Christoph Gellner

„Schandvertrag VO Versailles“, sondern auch Kirche un Christentum
agıtıert, oibt CS eınen Johann begeisternden Franziskanerpater, der den heid-
nıschen Atheismus der „Gottlosenpartei“ predigt, oder den Zırkus-August, der
ber den Anschluf6ß Osterreichs alls Deutsche Reich Wıtze reißt un: dafür halbtot
geschlagen wırd. Zwangsarbeıt leistende Dachauer Häftlinge tauchen AUS der Yın-
NCTUNS autf un:! daneben die Mutter, dıe „Pschti macht und eın seltsames Gesicht,
»”  (0) verlören S1e alle ıhr Leben“; darüber hinaus wırd der geliebte homosexuelle
Onkel verhaftet. AIl das 1st mentalıtätsgeschichtlich gewi1ß ebenso autschlußreich
W1e€e die prekäre Sphäre rel1g1Ös aufgeladener Sündenangst, die auf Johanns katholi-
sche Kındheit einen langen Schatten wiırtt.

Walser hat 1ın Interviews mehrtach die „Angst-Religion“ seıner „erzkatholischen“
Mutter, die „eiIne Irrsiınnsschraube“ in Gang SCUZTE: scharf verurteilt un sıch als
„katholischen Krüppel“ bezeichnet: „Das hat nıchts mi1t meıner intellektuellen
Emanzıpatıon FA un ber 1n der Fühlweise, der Empfindungsweise, SOZUSASCNH 1ın
der Schreckhattigkeit bleibe iıch verkrümmt.“2  ( „Der springende Brunnen“ erzäahlt
denn auch VO der Qual eiınes pubertierenden Knaben 1n der katholischen Zwangs-
jacke: 7Zwischen Beichte un Erstkommunion wurde jeglicher Gedanke die 1n
diesem Alter SalzZ natürliıch erwachende Sexualıtät mI1t dem Gewicht der Todsünde
un: drohender Höllenverdammnıis vergiftet, als Sünde das sechste Gebot
kam dıe Selbstbefriedigung „der orößtenschwerstenturchtbarsten aller Sunden“
gleich. „Schliımmer als diese Haupttodsünde W ar 1U  am noch, WE IHNanl, VO dieser
Sunde befleckt, ZUr Kommunıion 21Ng. Und das Lat a  er resumılert Johann seınen
Weißen Sonntag. „Würde jetzt eu  =] Wenn nıcht en Blitzschlag, eın Erdbeben,
1nNe€e sıch autftuende Erde ıh diesem Frevel hınderte.“

Nıcht VO ungefähr tindet Walsers Alter E2z0O für se1n Glied, das selt dem
Erwachen ersSter. Lustempfindungen ımmer wıeder masturbiert, keıne passende
Bezeichnung, „weıl das Teıil weder berührt och bedacht werden sollte. (3ar nıcht
ex1istlieren sollte dieses Teu. 421 Eınzıg der biblische GGottesname ( Ich bın der ıch
bın Du bıst der Du bist:®) kommt ıhm 1in den Sinn, mıt Hılte dieser Nıcht-
benennung ‚seın Teil“ VOT den groben W ortern, die seıne drei, vier oder füntf Jahre
äalteren Freunde dafür vebrauchten, schützen. Am Morgen VOT der Erstkom-
munıon bildet Johann daraus das Akronym das G: mMi1t nıemandem teılen
raucht unverkennbar eın Akt der individuellen Befreiung VO bevormundender
Fremdbestimmung??, W1e€e CI unterstutzt durch den imagınären Wörterbaum SEe1-
1165 Vaters, eigene Gedichte un prägende Lektüreerfahrungen (Friedrich
Nıetzsche, Stefan George, Adalbert Stitter, Heınrich Heıne und Wıilliam Faulkner)
eıne unverstellt eıgene Sprache gegenüber dem autorıtär yeführten Jargon der
Braunhemden tindet: „Die Sprache, dıe A ach 1933 gelernt hatte, WAal, ach der
Kırchensprache, die zweıte Fremdsprache SCWESCNH. S1e WAar ıhm nıcht nähergekom-
IN  z als die Kırchensprache. Er hatte sıch MmMIt beiden Sprachen herumgeschlagen. Er
mu{flte seıne eigene tinden.“ 2

Z



Relıigion ım Werk (010)4) Martın Walser

Im „Wunder VO Wasserburg“ Alt Walser 1m bewufßt legendenhaften Bruch mıiıt
der realistischen Erzihlweise die Geschichte selnes Jungen Helden anders verlaufen
als 1ın Wirklichkeit. Aus Liebe dem Zirkusmädchen Anıta IsSt ıhr Johann 1Ns
Nachbardorf hinterher gvere1lst, bleibt ber Nacht WCB un schwänzt die Schule,
W AsS außer seinem Hund, der W1e€e Bileams hellsichtige Eselin CGottes Engel wahr-
nımmt (Num Z 13 jedoch nıemandem auftällt Es ist; als hätte sıch Johann
verdoppelt, erbringt doch dank selnes Schutzengels Leistungen, die ıhm bislang
schwertielen un für dıe ıhn Jetzt alle loben So CIFERL die Bewunderung seiıner
Klassenkameraden mıiıt eınem Schulaufsatz ber Weiße und Indıianer, 1ın dem —

t1g mıiıt dem Rassenwahn der Nazıs abrechnet: „Die weıiße Rasse LUL, als sEe1 S1€e
Besseres. Solange S1Ee andere Rassen vernichtet, 1sSt S1Ce Mınderes, 1St S1e schlım-
IHE als jede andere Rasse. Und christlich ist S1Ce dann auch 1Ur dem Namen ach.“

Was sıch 1L1UT als „Wunder“ erzählen Alßt (Walser spielt dabe1 auf eine nıeder-
ländische Heılıgenlegende des 1:3 Jahrhunderts d dıe VO der Nonne Beatr1]1s
zahlt, die ıhr Kloster verläft, ein ausschweitendes Leben tührt un: ach iıhrer ück-
kehr teststellen mudfßS, da{fß nı1ıemand iıhre langjährıge Abwesenheit emerkt hat), steht
für einen Akt polıtischer Courage, der AaUS heutiger Sıcht vielleicht wünschenswert
SCWESCH nıcht VO ungefähr tritft sıch Johanns Aufsatz „Wiıevıel He1ımat braucht
der Mensch“ 1m Titel W1€e ın der Grundaussage mi1t dem gleichnamiıgen E,ssay des
Gestapohäftlings und Auschwitzüberlebenden Jean Amery! dem „Unschulds-
bub“ 25 damals jedoch aum 1n den Sınn gekommen ware.

Es Wlr Frank Schirrmacher, der In selner Laudatıo 7A08 Friedenspreis 1998 dar-
legte, da{ß Walser, selne persönlıche Erinnerung authentisch ZUur Sprache
bringen, die sanktionierten Schlagwörter zeıtgenössıscher Diskurskonventionen
zertrummern, Ja, „die Betondecke des fugen- un tolgenlosen öffentlichen (GewI1s-
SCI15 aufbrechen“ 26 mußte. E1ıgensinnig iırrıtıierend erzählt N springender Brun-
nen  < VO eınem Abwehrreflex des werdenden Diıchters, der auch ach dem Krıeg
1L1UT die ıhm eigene „Empfindung“ hüten un Sprache werden lassen ll Dies
macht Johann ındes sprachlos für das, W 4S seiınem („halb“-)jüdischen Klassenkame-
raden und anderen jüdischen Bekannten während der Kriegsjahre passıerte, W as

wıederum eıne viel beschriebene Erfahrung bestätigt:
SEr mu{fßte selber Worter tinden. Auch für das, W as Wolfgang über sıch un seıne Multter

und seınen Vater erzählt hatte. Die Angst, 1in der Woligangs Multter gelebt hatte, weıl der
Lehrer S1e hat abholen lassenReligion im Werk von Martin Walser  Im „Wunder von Wasserburg“ läßt Walser im bewußt legendenhaften Bruch mit  der realistischen Erzählweise die Geschichte seines jungen Helden anders verlaufen  als in Wirklichkeit. Aus Liebe zu dem Zirkusmädchen Anita ist ihr Johann ins  Nachbardorf hinterher gereist, er bleibt über Nacht weg und schwänzt die Schule,  was außer seinem Hund, der wie Bileams hellsichtige Eselin Gottes Engel wahr-  nımmt (Num 22, 21-30), jedoch niemandem auffällt. Es ist, als hätte sich Johann  verdoppelt, erbringt er doch dank seines Schutzengels Leistungen, die ıhm bislang  schwerfielen und für die ıhn jetzt alle loben. So erregt er die Bewunderung seiner  Klassenkameraden mit einem Schulaufsatz über Weiße und Indianer, in dem er mu-  tig mit dem Rassenwahn der Nazis abrechnet: „Die weiße Rasse tut, als sei sie etwas  Besseres. Solange sie andere Rassen vernichtet, ist sıe etwas Minderes, ist sie schlim-  mer als jede andere Rasse. Und christlich ist sie dann auch nur dem Namen nach.“?*  Was sich nur als „Wunder“ erzählen läßt (Walser spielt dabei auf eine nieder-  ländische Heiligenlegende des 13. Jahrhunderts an, die von der Nonne Beatrijis er-  zählt, die ihr Kloster verläßt, ein ausschweifendes Leben führt und nach ihrer Rück-  kehr feststellen muß, daß niemand ihre langjährige Abwesenheit bemerkt hat), steht  für einen Akt politischer Courage, der aus heutiger Sicht vielleicht wünschenswert  gewesen —- nıcht von ungefähr trifft sıch Johanns Aufsatz „Wieviel Heimat braucht  der Mensch“ im Titel wie in der Grundaussage mit dem gleichnamigen Essay des  Gestapohäftlings und Auschwitzüberlebenden Jean Amery! -, dem „Unschulds-  bub“ 2 damals jedoch kaum in den Sinn gekommen wäre.  Es war Frank Schirrmacher, der in seiner Laudatio zum Friedenspreis 1998 dar-  legte, daß Walser, um seine persönliche Erinnerung authentisch zur Sprache zu  bringen, die sanktionierten Schlagwörter zeitgenössischer Diskurskonventionen  zertrümmern, ja, „die Betondecke des fugen- und folgenlosen öffentlichen Gewis-  sens aufbrechen“? mußte. Eigensinnig irritierend erzählt „Ein springender Brun-  nen“ von einem Abwehrreflex des werdenden Dichters, der auch nach dem Krieg  nur die ihm eigene „Empfindung“ hüten und Sprache werden lassen will. Dies  macht Johann indes sprachlos für das, was seinem („halb“-)jüdischen Klassenkame-  raden und anderen jüdischen Bekannten während der Kriegsjahre passierte, was  wiederum eine viel beschriebene Erfahrung bestätigt:  „Er mußte selber Wörter finden. Auch für das, was Wolfgang über sich und seine Mutter  und seinen Vater erzählt hatte. Die Angst, in der Wolfgangs Mutter gelebt hatte, weil der  Lehrer sie hat abholen lassen ... Er wollte von sich nichts verlangen lassen. Was er empfand,  wollte er selber empfinden. Niemand sollte ihm eine Empfindung abverlangen, die er nicht  selber hatte.“  273Er wollte VO sıch nıchts verlangen lassen. Was empfand,
wollte selber empfinden. Niemand sollte ıhm ıne Empfindung abverlangen, dıe nıcht
selber hatte.“

DL



Christoph Gellner

Jenseıts VO „Mastergott”

AUIIE theologischen Sprachmenschen, die mI1t den Wörtlichkeiten, die S1C für (sott
vorfinden, nıcht leben können: das sınd die Auskunftsreichsten, WE 1111l die
pannung Vokabular un Sprache erleben walls; eröffnet Walser einen Programma-
tischen Vortrag der Universıität Heidelberg 1m Januar 2003 Walser sucht darın
den Gegensatz ZAGE Sprechen 1n abgeschlossenen Vokabularen, das mıittels VOI-

gestanzten Örtern L1UTr abgesicherte Diskursroutinen bestätige, und der Eröffnung
eines Ertahrungsraums herauszuprofilieren, der existentiell heraustordere eıner
vieldimensionalen Oftenheıit des Wahrnehmens, Denkens und Handelns. „Gott 1sSt
eben ach Ich wichtigstes Wort Deshalb hat sıch seinetwegen auch vie]
Vokabular gebildet. In der Verwaltung des Nıchts besetzt die ylori0seste Fre-
NZ.

Neben seiınen „Hausheıiligen“ Friedrich Hölderlin, Soren Kierkegaard und Y1e-
drich Nıetzsche gehört Walsers orofße Sympathie daher dem trühen Karl Barth,
suchte dessen dialektische Sprache doch dem allzu sorglos gewordenen Theologen-
vokabular mMI1t seiınen festgefügten Bedeutungen entkommen: ‚Außer Kierke-
vaard hat sıch ohl keiner das relıg1öse Sprechen schwer gemacht W1e€e Karl
Barth.“ Anzıehend tindet Walser ıhm gerade, WI1e€e „Vokabular und Sprache mI1t-
einander streıten“

„J € negatıver Jleiben VCIIMMAS, desto mehr hat Sprache; Je posıtıver wırd, desto
deutlicher ehbt VO Vokabular, desto deutlicher verwaltet das Nıchts. Solange 1n der
ewegung leibt, die keinen Stillstandsmoment erlaubt, solange die dırekte Mitteilung‘
meıdet, lange hat SPrache.

Als rel1g10ser Schrittsteller habe Kierkegaard „das Theologische dann heber Zanz
YAeL Sprachlichen werden lassen“ Vorbildlich diesem eıster der ındirekten
Mitteilung 1St seıne Sprachempfindlichkeit, die vermeıdet, „einem anderen 1Ur och
Wıssen lıetern, ANSTALT ıh als Fxistierenden teilhaben lassen der eigenen
NSöt: gerade darın steht Kierkegaard ate tür Walsers eigenes lıterarisches E:
blößungsverbergungsgeschätt! i1ne Ahnung relig1öser Erfahrung könne sıch 1in Uu1ls

der Sprache e1nes Dichters W1€e Hölderlin bılden, tährt Walser tort. Zumindest
beschrieben habe deren Verlust Eugen Drewermann, WEeNN GE der Theologıe

vorwirft, 1n ıhrer Reduktion auf verstandesmäfıge Argumentatıon als dem ä B br
wartıg herrschenden Vokabular den rsprung relıg10ser Ertfahrung mehr VGL

schütten als erschließen.
Da Hölderlin mMIıt den für ıh lebendigen (GGSöttern Griechenlands mehr als eıne

eINZISE Religion gelten liefß, da{fß ıhm Herakles un:! Dionysos als Brüder Christı gyal-
ICNn nımmt Walser denn ZU Anla{ß für eiıne harsche Replık auf dıe Kritik eınem
zeitgleich m1t seıner Paulskirchenrede gehaltenen Vortrag tür eıne Zürcher Han-
nah-Arendt- Iagung “ Tch Querfeldein“ (1998) Eınes neuheidnısch-natıo-

TIA



Religion ım 'erk vVon Martın Walser

nalıstisch grundierten Antı-Monotheismus geziehen und 1ın die ähe rechtsradika-
len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisıert Walser seinerseılts die
„kiırchenhaft“ eiıternde „Correctness-Dıktatur“?/ meinungsbeherrschender Di1s-
kursführer, deren Vokabular 1L1UT auf „das Rechthaben“, das “Kırchen-  C bzw SOFT-
thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ z1ele. AJDas Monotheistische eben
Die Welt, alles eben, wırd erklärt AaUS Es o1bt 11UTr eiınen Gott, 1U  a EINE
Erklärungsart, 1Ur EINE Wahrheit beziehungsweise 11UT EIN Vokabular.“

Das Problematischste Walsers „Monotheismus“ -Kamptbegriff 1sSt zweıtellos
selıne Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aUus Laboren
oder AaUuUs Kirchen? Ich zlaube, S1Ce STammMenN etzten Endes aUus Kirchen“, lautet seıne
weıt über dıe christlichen Glaubensgemeinschaften hınaus z1elende These Walser
stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-
LEeSs Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:

„Auf das Liebesgebot reagıere ıch WI1E auf alle Gebote wıderstrebend. Durch solche Texte
oll WHSCHE Natur dıszıpliniert werden. Dazu mu{fß S1E u1nls zuerst eiınmal schlecht yemacht
werden Der Gott, der alles o1bt, WEEINN WIr ıhm ZUERST alles gegeben haben, Wlr VO An-
fang eın Herrscher, mıiıt dem 1Ur durch Unterwerfung 1n Kontakt kommen konnte.
Und unterworten se1n, macht böseReligion im Werk von Martin Walser  nalistisch grundierten Anti-Monotheismus geziehen und in die Nähe rechtsradika-  len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisiert Walser seinerseits gegen die  „kirchenhaft“ eifernde „Correctness-Diktatur“?” meinungsbeherrschender Dis-  kursführer, deren Vokabular nur auf „das Rechthaben“, das „Kirchen-“ bzw. „Or-  thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ ziele. „Das Monotheistische eben.  Die Welt, alles eben, wird erklärt aus EINEM. Es gibt nur einen Gott, nur EINE  Erklärungsart, nur EINE Wahrheit beziehungsweise nur EIN Vokabular.“ 28  Das Problematischste an Walsers „Monotheismus“-Kampfbegriff ist zweifellos  seine Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aus Laboren  oder aus Kirchen? Ich glaube, sie stammen letzten Endes aus Kirchen“, lautet seine  weit über die christlichen Glaubensgemeinschaften hinaus zielende These. Walser  stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-  tes Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:  „Auf das Liebesgebot reagiere ich wie auf alle Gebote widerstrebend. Durch solche Texte  soll unsere Natur diszipliniert werden. Dazu muß sie uns zuerst einmal schlecht gemacht  werden... Der Gott, der alles gibt, wenn wir ihm zuerst alles gegeben haben, war von An-  fang an ein Herrscher, mit dem man nur durch Unterwerfung in Kontakt kommen konnte.  Und unterworfen sein, macht böse ... Alle Herrschaftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren  seitdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mir nichts anderes haben ... Nicht der Erde sol-  len wir gehören, sondern diesem einen Gott ... Nicht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-  renzprinzip ist dadurch zum identitätsentscheidenden Prinzip geworden ... Das macht böse,  daß wir anders sein möchten, als man uns läßt. Egal ob die Kirche ... der Staat ... die Gesell-  schaft uns so kommt.“??  Was den theologischen Wesensgehalt des biblischen Gottesglaubens betrifft, blei-  ben Walsers großflächige Streifzüge gewiß an der Oberfläche. Und doch berührt  seine verzerrende Polemik einen sensiblen Schmerzpunkt der Christentumsge-  schichte, in der unter Berufung auf den einen Gott immer wieder „mehr Herrschaft  als Freiheit herausgekommen ist“. Der weltbejahende Zug biblischer Gottesrede,  die Schöpfungsmelodie in allen Dingen wurde kirchlich allzuoft verdrängt. Eine na-  hezu neurotische Angst vor „Pantheismus“ führte zu einer fatalen Trennung und  Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gottlos. Vermeintlich christlicher  Erbsündenpessimismus führte zu Fremdbestimmung und seelischer Verkrüppe-  lung, indem er Menschen an der Entfaltung ihrer menschlichen Identität und Indi-  vidualität hinderte, ihr Gewissen, ja, ihr ganzes Fühlen und Erleb_en unter der Last  ständiger Schuldgefühle verkrümmte*®.  Doch auch Walsers Gegenprogramm bleibt äußert vage und verschwommen:  „Fast nur noch unsere Flußnamen erinnern an unsere vorchristlichen Vorgänger. Da war  in jedem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß  unterm Schirm einer über Wiesen und Wälder hingestreuten Göttervielfalt dem Planeten je  hätte Gefahr drohen können.“  275Alle Herrschatftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren
seıtdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mMI1r nıchts anderes habenReligion im Werk von Martin Walser  nalistisch grundierten Anti-Monotheismus geziehen und in die Nähe rechtsradika-  len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisiert Walser seinerseits gegen die  „kirchenhaft“ eifernde „Correctness-Diktatur“?” meinungsbeherrschender Dis-  kursführer, deren Vokabular nur auf „das Rechthaben“, das „Kirchen-“ bzw. „Or-  thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ ziele. „Das Monotheistische eben.  Die Welt, alles eben, wird erklärt aus EINEM. Es gibt nur einen Gott, nur EINE  Erklärungsart, nur EINE Wahrheit beziehungsweise nur EIN Vokabular.“ 28  Das Problematischste an Walsers „Monotheismus“-Kampfbegriff ist zweifellos  seine Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aus Laboren  oder aus Kirchen? Ich glaube, sie stammen letzten Endes aus Kirchen“, lautet seine  weit über die christlichen Glaubensgemeinschaften hinaus zielende These. Walser  stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-  tes Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:  „Auf das Liebesgebot reagiere ich wie auf alle Gebote widerstrebend. Durch solche Texte  soll unsere Natur diszipliniert werden. Dazu muß sie uns zuerst einmal schlecht gemacht  werden... Der Gott, der alles gibt, wenn wir ihm zuerst alles gegeben haben, war von An-  fang an ein Herrscher, mit dem man nur durch Unterwerfung in Kontakt kommen konnte.  Und unterworfen sein, macht böse ... Alle Herrschaftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren  seitdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mir nichts anderes haben ... Nicht der Erde sol-  len wir gehören, sondern diesem einen Gott ... Nicht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-  renzprinzip ist dadurch zum identitätsentscheidenden Prinzip geworden ... Das macht böse,  daß wir anders sein möchten, als man uns läßt. Egal ob die Kirche ... der Staat ... die Gesell-  schaft uns so kommt.“??  Was den theologischen Wesensgehalt des biblischen Gottesglaubens betrifft, blei-  ben Walsers großflächige Streifzüge gewiß an der Oberfläche. Und doch berührt  seine verzerrende Polemik einen sensiblen Schmerzpunkt der Christentumsge-  schichte, in der unter Berufung auf den einen Gott immer wieder „mehr Herrschaft  als Freiheit herausgekommen ist“. Der weltbejahende Zug biblischer Gottesrede,  die Schöpfungsmelodie in allen Dingen wurde kirchlich allzuoft verdrängt. Eine na-  hezu neurotische Angst vor „Pantheismus“ führte zu einer fatalen Trennung und  Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gottlos. Vermeintlich christlicher  Erbsündenpessimismus führte zu Fremdbestimmung und seelischer Verkrüppe-  lung, indem er Menschen an der Entfaltung ihrer menschlichen Identität und Indi-  vidualität hinderte, ihr Gewissen, ja, ihr ganzes Fühlen und Erleb_en unter der Last  ständiger Schuldgefühle verkrümmte*®.  Doch auch Walsers Gegenprogramm bleibt äußert vage und verschwommen:  „Fast nur noch unsere Flußnamen erinnern an unsere vorchristlichen Vorgänger. Da war  in jedem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß  unterm Schirm einer über Wiesen und Wälder hingestreuten Göttervielfalt dem Planeten je  hätte Gefahr drohen können.“  275Nıcht der Erde sol-
len WIr gyehören, sondern diesem einen (SöttReligion im Werk von Martin Walser  nalistisch grundierten Anti-Monotheismus geziehen und in die Nähe rechtsradika-  len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisiert Walser seinerseits gegen die  „kirchenhaft“ eifernde „Correctness-Diktatur“?” meinungsbeherrschender Dis-  kursführer, deren Vokabular nur auf „das Rechthaben“, das „Kirchen-“ bzw. „Or-  thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ ziele. „Das Monotheistische eben.  Die Welt, alles eben, wird erklärt aus EINEM. Es gibt nur einen Gott, nur EINE  Erklärungsart, nur EINE Wahrheit beziehungsweise nur EIN Vokabular.“ 28  Das Problematischste an Walsers „Monotheismus“-Kampfbegriff ist zweifellos  seine Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aus Laboren  oder aus Kirchen? Ich glaube, sie stammen letzten Endes aus Kirchen“, lautet seine  weit über die christlichen Glaubensgemeinschaften hinaus zielende These. Walser  stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-  tes Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:  „Auf das Liebesgebot reagiere ich wie auf alle Gebote widerstrebend. Durch solche Texte  soll unsere Natur diszipliniert werden. Dazu muß sie uns zuerst einmal schlecht gemacht  werden... Der Gott, der alles gibt, wenn wir ihm zuerst alles gegeben haben, war von An-  fang an ein Herrscher, mit dem man nur durch Unterwerfung in Kontakt kommen konnte.  Und unterworfen sein, macht böse ... Alle Herrschaftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren  seitdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mir nichts anderes haben ... Nicht der Erde sol-  len wir gehören, sondern diesem einen Gott ... Nicht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-  renzprinzip ist dadurch zum identitätsentscheidenden Prinzip geworden ... Das macht böse,  daß wir anders sein möchten, als man uns läßt. Egal ob die Kirche ... der Staat ... die Gesell-  schaft uns so kommt.“??  Was den theologischen Wesensgehalt des biblischen Gottesglaubens betrifft, blei-  ben Walsers großflächige Streifzüge gewiß an der Oberfläche. Und doch berührt  seine verzerrende Polemik einen sensiblen Schmerzpunkt der Christentumsge-  schichte, in der unter Berufung auf den einen Gott immer wieder „mehr Herrschaft  als Freiheit herausgekommen ist“. Der weltbejahende Zug biblischer Gottesrede,  die Schöpfungsmelodie in allen Dingen wurde kirchlich allzuoft verdrängt. Eine na-  hezu neurotische Angst vor „Pantheismus“ führte zu einer fatalen Trennung und  Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gottlos. Vermeintlich christlicher  Erbsündenpessimismus führte zu Fremdbestimmung und seelischer Verkrüppe-  lung, indem er Menschen an der Entfaltung ihrer menschlichen Identität und Indi-  vidualität hinderte, ihr Gewissen, ja, ihr ganzes Fühlen und Erleb_en unter der Last  ständiger Schuldgefühle verkrümmte*®.  Doch auch Walsers Gegenprogramm bleibt äußert vage und verschwommen:  „Fast nur noch unsere Flußnamen erinnern an unsere vorchristlichen Vorgänger. Da war  in jedem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß  unterm Schirm einer über Wiesen und Wälder hingestreuten Göttervielfalt dem Planeten je  hätte Gefahr drohen können.“  275Nıcht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-
renZzprinzıp ST adurch 7A6 iıdentitätsentscheidenden Prinzıp gewordenReligion im Werk von Martin Walser  nalistisch grundierten Anti-Monotheismus geziehen und in die Nähe rechtsradika-  len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisiert Walser seinerseits gegen die  „kirchenhaft“ eifernde „Correctness-Diktatur“?” meinungsbeherrschender Dis-  kursführer, deren Vokabular nur auf „das Rechthaben“, das „Kirchen-“ bzw. „Or-  thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ ziele. „Das Monotheistische eben.  Die Welt, alles eben, wird erklärt aus EINEM. Es gibt nur einen Gott, nur EINE  Erklärungsart, nur EINE Wahrheit beziehungsweise nur EIN Vokabular.“ 28  Das Problematischste an Walsers „Monotheismus“-Kampfbegriff ist zweifellos  seine Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aus Laboren  oder aus Kirchen? Ich glaube, sie stammen letzten Endes aus Kirchen“, lautet seine  weit über die christlichen Glaubensgemeinschaften hinaus zielende These. Walser  stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-  tes Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:  „Auf das Liebesgebot reagiere ich wie auf alle Gebote widerstrebend. Durch solche Texte  soll unsere Natur diszipliniert werden. Dazu muß sie uns zuerst einmal schlecht gemacht  werden... Der Gott, der alles gibt, wenn wir ihm zuerst alles gegeben haben, war von An-  fang an ein Herrscher, mit dem man nur durch Unterwerfung in Kontakt kommen konnte.  Und unterworfen sein, macht böse ... Alle Herrschaftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren  seitdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mir nichts anderes haben ... Nicht der Erde sol-  len wir gehören, sondern diesem einen Gott ... Nicht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-  renzprinzip ist dadurch zum identitätsentscheidenden Prinzip geworden ... Das macht böse,  daß wir anders sein möchten, als man uns läßt. Egal ob die Kirche ... der Staat ... die Gesell-  schaft uns so kommt.“??  Was den theologischen Wesensgehalt des biblischen Gottesglaubens betrifft, blei-  ben Walsers großflächige Streifzüge gewiß an der Oberfläche. Und doch berührt  seine verzerrende Polemik einen sensiblen Schmerzpunkt der Christentumsge-  schichte, in der unter Berufung auf den einen Gott immer wieder „mehr Herrschaft  als Freiheit herausgekommen ist“. Der weltbejahende Zug biblischer Gottesrede,  die Schöpfungsmelodie in allen Dingen wurde kirchlich allzuoft verdrängt. Eine na-  hezu neurotische Angst vor „Pantheismus“ führte zu einer fatalen Trennung und  Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gottlos. Vermeintlich christlicher  Erbsündenpessimismus führte zu Fremdbestimmung und seelischer Verkrüppe-  lung, indem er Menschen an der Entfaltung ihrer menschlichen Identität und Indi-  vidualität hinderte, ihr Gewissen, ja, ihr ganzes Fühlen und Erleb_en unter der Last  ständiger Schuldgefühle verkrümmte*®.  Doch auch Walsers Gegenprogramm bleibt äußert vage und verschwommen:  „Fast nur noch unsere Flußnamen erinnern an unsere vorchristlichen Vorgänger. Da war  in jedem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß  unterm Schirm einer über Wiesen und Wälder hingestreuten Göttervielfalt dem Planeten je  hätte Gefahr drohen können.“  275Das macht böse,
da{ß WIr anders se1n möchten, als u1nls 1St Egal ob die KırcheReligion im Werk von Martin Walser  nalistisch grundierten Anti-Monotheismus geziehen und in die Nähe rechtsradika-  len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisiert Walser seinerseits gegen die  „kirchenhaft“ eifernde „Correctness-Diktatur“?” meinungsbeherrschender Dis-  kursführer, deren Vokabular nur auf „das Rechthaben“, das „Kirchen-“ bzw. „Or-  thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ ziele. „Das Monotheistische eben.  Die Welt, alles eben, wird erklärt aus EINEM. Es gibt nur einen Gott, nur EINE  Erklärungsart, nur EINE Wahrheit beziehungsweise nur EIN Vokabular.“ 28  Das Problematischste an Walsers „Monotheismus“-Kampfbegriff ist zweifellos  seine Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aus Laboren  oder aus Kirchen? Ich glaube, sie stammen letzten Endes aus Kirchen“, lautet seine  weit über die christlichen Glaubensgemeinschaften hinaus zielende These. Walser  stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-  tes Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:  „Auf das Liebesgebot reagiere ich wie auf alle Gebote widerstrebend. Durch solche Texte  soll unsere Natur diszipliniert werden. Dazu muß sie uns zuerst einmal schlecht gemacht  werden... Der Gott, der alles gibt, wenn wir ihm zuerst alles gegeben haben, war von An-  fang an ein Herrscher, mit dem man nur durch Unterwerfung in Kontakt kommen konnte.  Und unterworfen sein, macht böse ... Alle Herrschaftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren  seitdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mir nichts anderes haben ... Nicht der Erde sol-  len wir gehören, sondern diesem einen Gott ... Nicht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-  renzprinzip ist dadurch zum identitätsentscheidenden Prinzip geworden ... Das macht böse,  daß wir anders sein möchten, als man uns läßt. Egal ob die Kirche ... der Staat ... die Gesell-  schaft uns so kommt.“??  Was den theologischen Wesensgehalt des biblischen Gottesglaubens betrifft, blei-  ben Walsers großflächige Streifzüge gewiß an der Oberfläche. Und doch berührt  seine verzerrende Polemik einen sensiblen Schmerzpunkt der Christentumsge-  schichte, in der unter Berufung auf den einen Gott immer wieder „mehr Herrschaft  als Freiheit herausgekommen ist“. Der weltbejahende Zug biblischer Gottesrede,  die Schöpfungsmelodie in allen Dingen wurde kirchlich allzuoft verdrängt. Eine na-  hezu neurotische Angst vor „Pantheismus“ führte zu einer fatalen Trennung und  Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gottlos. Vermeintlich christlicher  Erbsündenpessimismus führte zu Fremdbestimmung und seelischer Verkrüppe-  lung, indem er Menschen an der Entfaltung ihrer menschlichen Identität und Indi-  vidualität hinderte, ihr Gewissen, ja, ihr ganzes Fühlen und Erleb_en unter der Last  ständiger Schuldgefühle verkrümmte*®.  Doch auch Walsers Gegenprogramm bleibt äußert vage und verschwommen:  „Fast nur noch unsere Flußnamen erinnern an unsere vorchristlichen Vorgänger. Da war  in jedem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß  unterm Schirm einer über Wiesen und Wälder hingestreuten Göttervielfalt dem Planeten je  hätte Gefahr drohen können.“  275der StaatReligion im Werk von Martin Walser  nalistisch grundierten Anti-Monotheismus geziehen und in die Nähe rechtsradika-  len-antimoralischen Denkens gerückt, polemisiert Walser seinerseits gegen die  „kirchenhaft“ eifernde „Correctness-Diktatur“?” meinungsbeherrschender Dis-  kursführer, deren Vokabular nur auf „das Rechthaben“, das „Kirchen-“ bzw. „Or-  thodoxietaugliche“, das „Zentralkomiteehafte“ ziele. „Das Monotheistische eben.  Die Welt, alles eben, wird erklärt aus EINEM. Es gibt nur einen Gott, nur EINE  Erklärungsart, nur EINE Wahrheit beziehungsweise nur EIN Vokabular.“ 28  Das Problematischste an Walsers „Monotheismus“-Kampfbegriff ist zweifellos  seine Unbestimmtheit: „Stammen die Gefahren, die der Erde drohen, aus Laboren  oder aus Kirchen? Ich glaube, sie stammen letzten Endes aus Kirchen“, lautet seine  weit über die christlichen Glaubensgemeinschaften hinaus zielende These. Walser  stellt die Verkehrung des Menschlichen durch Machtausübung heraus, ein vertrau-  tes Grundmotiv seiner Romane und Erzählungen:  „Auf das Liebesgebot reagiere ich wie auf alle Gebote widerstrebend. Durch solche Texte  soll unsere Natur diszipliniert werden. Dazu muß sie uns zuerst einmal schlecht gemacht  werden... Der Gott, der alles gibt, wenn wir ihm zuerst alles gegeben haben, war von An-  fang an ein Herrscher, mit dem man nur durch Unterwerfung in Kontakt kommen konnte.  Und unterworfen sein, macht böse ... Alle Herrschaftsverhältnisse auf dieser Erde kopieren  seitdem diese Verhältnisse. Du sollst neben mir nichts anderes haben ... Nicht der Erde sol-  len wir gehören, sondern diesem einen Gott ... Nicht Liebesfähigkeit, sondern das Konkur-  renzprinzip ist dadurch zum identitätsentscheidenden Prinzip geworden ... Das macht böse,  daß wir anders sein möchten, als man uns läßt. Egal ob die Kirche ... der Staat ... die Gesell-  schaft uns so kommt.“??  Was den theologischen Wesensgehalt des biblischen Gottesglaubens betrifft, blei-  ben Walsers großflächige Streifzüge gewiß an der Oberfläche. Und doch berührt  seine verzerrende Polemik einen sensiblen Schmerzpunkt der Christentumsge-  schichte, in der unter Berufung auf den einen Gott immer wieder „mehr Herrschaft  als Freiheit herausgekommen ist“. Der weltbejahende Zug biblischer Gottesrede,  die Schöpfungsmelodie in allen Dingen wurde kirchlich allzuoft verdrängt. Eine na-  hezu neurotische Angst vor „Pantheismus“ führte zu einer fatalen Trennung und  Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gottlos. Vermeintlich christlicher  Erbsündenpessimismus führte zu Fremdbestimmung und seelischer Verkrüppe-  lung, indem er Menschen an der Entfaltung ihrer menschlichen Identität und Indi-  vidualität hinderte, ihr Gewissen, ja, ihr ganzes Fühlen und Erleb_en unter der Last  ständiger Schuldgefühle verkrümmte*®.  Doch auch Walsers Gegenprogramm bleibt äußert vage und verschwommen:  „Fast nur noch unsere Flußnamen erinnern an unsere vorchristlichen Vorgänger. Da war  in jedem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß  unterm Schirm einer über Wiesen und Wälder hingestreuten Göttervielfalt dem Planeten je  hätte Gefahr drohen können.“  275die Gesell-
schaft uUu1ls kommt.“??9

Was den theologischen Wesensgehalt des bıblischen Gottesglaubens betrifft, blei-
ben Walsers grofsflächige Streitzüge Zewnß5 der Oberfläche. Und doch berührt
se1ne verzerrende Polemik eınen sens1ıblen Schmerzpunkt der Christentumsge-
schichte, 1ın der Berutfung auf den eiınen (sott ımmer wıeder „mehr Herrschaft
als Freiheit herausgekommen ISt.  CC Der weltbejahende Zug bıblischer Gottesrede,
die Schöpfungsmelodie 1n allen Dıingen wurde kırchlich allzuoft verdrängt. 1ne
ez7zu neurotische Angst VOT „Pantheismus“ tührte einer atalen Irennung und
Spaltung: Gott wurde die Welt los, die Welt wurde gyottlos. Vermeintlich christlicher
Erbsündenpessimismus führte Fremdbestimmung un seelischer Verkrüppe-
lung, ındem Menschen der Entfaltung ıhrer menschlichen Identität und Indıi-
vidualıtät hınderte, ıhr Gewiıssen, Ja, ıhr ZaNZCS Fühlen und Erleben der AST
ständıger Schuldgefühle verkrümmte2

och auch Walsers Gegenprogramm bleihbt außert VdpC und verschwommen:

„Fast L1UT noch 10 Ad- Flußnamen erinnern 1ISCTC vorchriıstlichen Vorgänger. DDa W ar
1n jedem Baum, 1n jeder Quelle und 1n jedem Bach eın anderer Gott Unvorstellbar, da{ß
Ntierm Schirm einer über Wıesen und Wälder hingestreuten Göttervieltfalt dem Planeten Je
hätte Getahr drohen können.“

275



Christoph Gellner

Dafiß riedlich-schiedliches Heidentum und menschenfreundlicher Polytheismus
der yöttergläubıgen Antike eıne postmoderne Legende 1St, zeıgt die aktuelle Mono-
theismus-Debatte Jan Assmann. Vollends mıifßverständlich wırd Walsers
Pauschalverdikt, W CI den westlichen Menschenrechtsuniversalismus un!:
Bemühungen eın globales Weltethos als „Immernochbefangenheıt 1ın Religions-
vermächtnissen“ geißelt un: 1m „Mıiıss1onarısmus“ des estens das „Gıft der
Verachtung das Nächste“ Werk sıeht: „Also Hıiesig leiben. Keıine
zentralistischen Visiıonen. Blo{fß keine Ethik für alle Blof(ß keinen säkularısıerten, auf
Demokratie trisıerten Monotheismus. Statt Glaubensleistungen ach oben, (Fei
nufßsfähigkeıt U1l  N e 31

1ne Art erläuternden Stellvertreterkommentar enthält Walsers Roman „MNer
Augenblick der Liebe“ (2004) dessen ge1st1g-amouröÖses Erregungszentrum das
„Befreiungsevangelıum“ des VO Theologen un Auftfklärern gleichermaßen A
schmähten W1e€e mıfßverstandenen Querdenkers Julien Offray de La ettrıie9

biıldert. „Die Ketten der Vorurteile und Schuldgefühle zerbrechen“ Fuür diese
trontale Attacke die lebensvermiesenden Vorschrittenmacher tejert ıh (SOtf-
1eb urn WIr kennen ıh: A4US dem „Schwanenhaus“, G1 1st unterdessen welıt ber
60 un: dilettiert autf philosophischem Gebiet entspricht S1C doch aufs CNSSTE
Walsers Kritik christlicher KOrper-, Sexual- und Lustfeindlichkeit, der Eınseıitig-
eıt iıhres Schuld- und Sündenabsolutismus’, ihrer ollens-, Verzichts- un: Verbots-
moral. „Seıin Ziel die Glückseligkeit der SaNzZCNH Menschheit“.

Di1e tradıtionelle Irennung VO  e Leib un!: Seele, Geist un!: Körper zurückweısend,
entdeckte La Mettrıe, dieser vertemte Metaphysıker der Sınne, die Unteilbarkeit
WDSGLEGI: Exıstenz „Seıen WITr nıcht länger 1m Krıeg mi1t uns selbst“ un: eNtTt-

wickelte, ohne (1 direkt leugnen, „eıne VOT Freude un Farben strahlende
Welt diesem Mastergott vorbei“ Gegen die „Einschränkung des Göttlichen“ auf
den „kıirchlich verschriebenen Mastergott” ahm G1 1n seliner berühmt-berüchtigten
Schrift „L’Homme Machine“ (1748) kuhn die Selbstorganisation der aterıe
OLWC?S,; W1€ sS1e heute die Neurobiologie vertritt als AHEUECSLIE Sprache für die Er-
tahrung, dafß die Natur alles enthält, W as WIr sınd“, Gottlieb urn 1in eiınem
kenntnisreichen B Mettrie-Vortrag 1n Berkeley. Am Ende, taszınıert VOIN den „CHt
setzlichen Abgründen“ menschlicher Exıstenz, „1N die sturzen ımmer wıeder
befürchten mußßste, ohl wıssend, da{fß das Einbildungen waren”, zieht Blaise Pascal
diesen „Lebensidioten“, W1e€e ıh Walser NENNT, SallzZ und Sal WCS VO La ettrIie.
Macht Gottlieb en doch die Erfahrung, da{fß „nıchts einander innıg entspricht
W1€e Sehnsucht un!: Enttäuschung“ „du wiırst MmMI1t sıebz1g UNSCIN sterben, als
warst du dreißig“ D

Kaum zufallig kommt Walser auch Ende selnes Zürcher Vortrags auf die tür
se1ın Denken und Schreiben entscheidende Leıid-, Schmerz- un: Mangelerfahrung
zurück:

276



Religion ım 'erk VÜün Martın Walser

„Vergleichen WIr das gutgemeınte Reden VO globalen Lösungen mıt dem schrecklich-
schönen Kyrie-eleison-Jubel 1ın eıner Schubertmesse. Das 1sSt keın ıfßchen instrumentalisier-
tes Christentum, sondern die Entfaltung eines Daseinsschmerzes auf i1ne geniefßbare Art
ehr kann nıcht geben. Mulfß nıcht veben. [as 1st das iußerste Erreichbare: die schöne
Fassung dessen, W 3as WIr nıcht haben und nıcht sind.“

NM  GEN

Walser, Angstblüte (Reinbek 4/3, 429, 409, 243 f) ZÖ: 469
Walser, Der Lebenslauf der Liebe (Frankfurt 451, 3530 507; 4/8, 477
Walser, Halbzeit (Frankfurt 164, 701( 336, 3920
Walser, Das Schwanenhaus (Frankfurt 41 f! 219$.
Walser, Woran (Gott stirbt. ber Georg Büchner, iIn: ders., Leseerfahrungen, Liebeserklärungen

(Frankfurt 4729 f, 435
K.-] Kuschel,; Das ware meıne Religion: Nıcht alleın se1IN. ber den Katholizismus, e1in (zottes-

projekt das Natıonale 1n der Religion: Gespräch mı1t Martın Walser, 1: ders., Weijl WIr uns aut dieser
Erde nıcht ganz Hause tühlen Schrittsteller ber Relıgion Literatur (München 149; vgl

Wıld, Wegspuren. Marıa Menz Dichterin AUS Oberschwaben (Bıberach
/M Walser, Höchste Schule. Über Marıa Menz, 1n ders., Heılige Brocken (Weingarten 50#
Überaus autschlußreich die Reaktion VO  : Marıa Menz auf das ıhr VO  — Walser zugesandte Schrittsteller-
gesprächebuch VO K.-] Kuschel 1n einem Briet VO 29 Oktober 1985, 1ın dem S1E gegenüber Walsers
Deutung herausstreicht: „Vorerst tehlt Ich selbst stehe SOZUSagCNH fast auf dem gleichen Boden, mehr
aut der Voraussetzung des überkommenen Glaubens. ber kostbar ware mıir, wenn ıch mich dieses
(zottes 1n innerer Erfahrung versichern könnte“ Menz, Briete. 1’ Eggingen 2005, 313)

Walser, Meıne Muse 1st der Mangel, 1: ders., Zauber und Gegenzauber (Eggingen 116
Kuschel 146$*

10 Walser, Wer 1st eın Schriftsteller?, 11 ders., Wer 1st eın Schriftsteller (Franktfurt
Walser, ber den Leser sovıe] INan 1n eiınem Festzelt darüber soll; 1n: ders., 10) 0®

12 Kuschel 144
| A Walser, Aus den otızen betretffend (vom 1981 bıs In: Fides intellectum
(Tübingen 1er zıtiert ach Walser, Zauber Gegenzauber 180; 1872

Walser, Mefßmers Gedanken (Franktfurt 95
15 Kuschel 145
16 Walser, Der Lebensroman des Andreas Beck (Eggingen
1/ Walser, ber Deutschland reden. Eın Bericht, IN: ders., Über Deutschland reden (Frankfurt
I8 So Walsers Generationsgenosse Baumgart, Epen VO Wasserburg. Martın Walser verteidigt seline
Kındheıt, 1n Dı1e Zeıt, 6.8 1998%
19 Walser, Eın springender Brunnen (Frankfurt 9’ 263
20 Kuschel 141 +

Walser 19) 202 204, 205
V Diesen relıg10ns- und christentumskritischen Aspekt vernachlässıgt Jablkowska, Brocken, die heılıg
veworden sınd 7u Martın Walsers Heımatbewulßtsein, 1n Asthetische relig1öse Erfahrungen der Jahr-
hundertwende 111 (Paderborn 99—1 7’ jer 113
23 Walser 19) 401{ Zum folgenden Bauer, Martın Walsers KRoman „Eın springender Brunnen“
eın Kesonanzraum anderer Autobiographien der Jahrgänge 927/28,; 1: Konvergenzen. Studien ZUur

TE



Christoph Gellner

deutschen u europäischen Literatur (Würzburg 188—209; Kamınski, „ Tolle lege: der Die
Herkunft des Schutzengels. Martın Walsers „Springender Brunnen“ 7zwischen Legende iıntertextuel-
ler Lektüre, 1In: Herkünftte hıistorisch asthetisch kulturell (Heidelberg 2004 2313335
24 Walser 19) 2572
25 Walser 1M Interview MmMI1t Isenschmid, 1! Tages-Anzeıger, 10 10 1998
26 Schirrmacher, eın Anteıl, 1n Die Walser-Bubis-Debatte, he. ems (Frankfurt 75 Eıne krı-
tische 7Zwischenbilanz zieht Lienzen,; Von der Gegenwart der Vergangenheıt. Kritische Anmerkungen

Martın Walsers Friedenspreisrede, 1n Argonautenschiff. Jahrbuch der Anna Seghers Gesellschaft
(1999) 80—85 Das tolgende /Zıtat Walser 19) 400 %.
27 Walser 1mM Gespräch mıi1t Luik, In: Der Stern, Januar 2003, Nr. 15 1581
28 Walser, Vokabular Sprache, 1: ders., Die Verwaltung des Nichts (Reinbek 6 9 6 9 70 f7
Walser bezieht sıch autf Insınuationen VO Assheuer, In den Fesseln der westlichen Schuldmoral.
Martın Walser hadert schon lange mMI1t der jüdıisch-christlichen Tradıtion, in: Die Zeıt, 6.6.2002 Auf e1-
3188 philologisch höchst tragwürdigen Ziıtatmontage AaUsS Walsers umstrıittener Mediensatire „Tod eines
Kritikers“ (2002) basıerend argumentiert ders., Macht Euch die Erde Nach dem Streit
Walser Warum Schrittsteller dıe monotheistischen Religionen tür die Sıinnkrise verantwortlich machen,
In: Die Zeıt, 18 Vgl Manemann, Götterdäammerung. Politischer Antı-Monotheismus 1n Wen-
dezeıten, 1 Monotheismus, he. ems (Münster 351
29 Walser, Ich Querteldeın, 1: ders., Ich Querfeldein (Frankfurt 11—-16
30 Das übersieht Sıevernich, Walsers Gottesdämmerung, 1n dieser Zs DA (1999) 289%.

Walser 29) 1897
37 Walser, Der Augenblick der Liebe (Reinbek 13Z 1Z3; 122; 114, 1 154, 241, 239 Walser
stutzt sıch autf die 1m Buch auch mehrtach Zürcher Phiılosophın Ursula Pıa Jauch, Jenseıts der
Maschıine. Philosophie, Ironıe un! Asthetik be1 Julien Offray de La ettriıe (München
33 Walser 29) 20

278


