Christlicher Zen?

Kirchlichen Bildungseinrichtungen wird immer wieder vorgeworfen, sie wiirden zu
viele Zen-Kurse anbieten, die Unterschiede zwischen Christentum und Buddhis-
mus verwischen und einer pantheistischen Alleinheitsspiritualitit Vorschub leisten.
Demgegeniiber machen Betroffene geltend, dafl es lingst einen christlichen Zen*
gibt und daf} es ,als wichtiger Apostolatsbereich erkannt werden (mufl), daff su-
chende Christen, die auf dem Zen-Weg zu einer Erfahrung kommen, vom gesamt-
kirchlichen Leben Verstindnis und Freundlichkeit erfahren und in ihrer Kirche
auch eine Moglichkeit sehen, ihre Einsichten und Wiinsche einbringen zu kénnen®
(Johannes Kopp).

Seit Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990) in den 60er Jahren die Ahn-
lichkeit zwischen Zen-Erfahrung und christlicher Mystik zu belegen versuchte und
curopiische Christen zur Zen-Meditation anleitete, wurden zwar manche Mifiver-
stindnisse ausgeriumt und Briicken geschlagen, doch fragen bis heute Christen wie
auch Buddhisten, ob man Zen-Ubungen von ihrem mahayana-buddhistischen Ur-
sprung und Hintergrund l8sen und in eine christliche Spiritualitit integrieren kann.
Nun wird Zen nicht nur nach unterschiedlichen Richtungen und Schwerpunkten
gelehrt - er lafit sich mit seiner Betonung der praktischen Ubung und der Absicht,
alles unterscheidende Denken und Vorstellen hinter sich zu lassen, auch nur schwer
deuten und vom christlichen Glauben her wiirdigen. Trotzdem sollte der klirende
Dialog unbedingt weitergefiihrt werden, gerade im Hinblick auf jene, die vom Zen
etwas Spirituelleres erwarten als nur eine psychohygienische Hilfe, um loszulassen
und Stref§ abzubauen.

Thnen kann Zen eine Korper-Geist-Schulung erméglichen, die es in einer so me-
thodisierten, pidagogischen Form innerhalb der christlichen Tradition wohl nur im
Jesusgebet gibt. Ein Christ sollte freilich wissen, daf§ er sich mit den vielen Stunden
achtsamen Sitzens und Atmens und allen Koan-Ubungen zur Uberwindung des be-
grifflichen Denkens Gottes Zuwendung nicht verfiighar, sondern sich fiir sie nur
wahrnehmungsbereiter machen kann, und dafl nach christlichem Verstindnis die
Gemeinschaft mit Gott nicht an die eher seltenen mystischen Einheitserlebnisse ge-
bunden ist.

Spirituell Interessierten kann der Zen-Weg eine Achtsamkeit mit Leib und Seele
sowie eine iibergegenstindliche Gegenwartserfahrung erschliefen, die einzelne Ge-
danken, Vorstellungen und Gefiihle hinter sich lafit und nur noch die offene Weite
cines All-Einen wahrnimmt und sich darin selbst vergifit. Dies kann sie dazu befdhi-
gen, anthropomorphe Vorstellungen von einem Gott, der wie ein Ubermensch im
Weltall thront und nur fordert und richtet, zu korrigieren und das alles Umgrei-

6/2007 — www.stimmen-der-zeit.de 361



fende an ihm zu erahnen. Ein Christ sollte aber nicht meinen, durch Zen oder sonst
cine Meditationsweise konne man das Gottliche unmittelbar erfahren und diese Er-
fahrung sei ,jenseits aller kognitiven Vorstellungen® (Willigis Jager OSB) — ,trans-
rational“ und ,transreligios“, weil erhaben tber die angeblich so verengenden
,Dogmen“ der Religionen. Dies wire naiver Intuitionismus. Wenn sich der Ubende
mit allem eins fiihlt, beruht dies wohl auf einer Entdifferenzierung des Denkens, die
er lange eingeiibt hat. Und wenn er in der mystischen Einheitserfahrung nicht mehr
zwischen dem eigenen Ich und dem Gottlichen unterscheiden kann, erklirt sich
dies wahrscheinlich aus einer hochgradigen Absorption der Aufmerksamkeit, in der
einem nur noch das bewuf8t ist, worin man sich gerade versenkt, aber nicht mehr das
eigene Ich mit seinen Grenzen. Die erlebte All-Einheit ist also zunichst subjektiv,
bedingt durch einen verinderten Bewufitseinszustand.

Ob die erlebte Einheit monistisch als Erfahrung einer wesensmifligen Nicht-
Zweiheit (,,Jch bin du — du bist ich®) auszulegen ist oder theistisch als Vereinigung
der erschaffenen menschlichen Person mit dem ganz anderen, erschaffenden Du
Gottes (,,Ich bin in dir — du bist in mir®), ist im normalen Wachbewuf$tsein zu tiber-
legen. Und dieses — personliche wie auch interreligiése — Erwigen mit Argumenten
und Gegenargumenten sollte man nicht als erkenntnisunfihiges ,dualistisches®
Denken abtun. Denn es gibt keine reine, kognitiv unvermittelte religidse Erfahrung,
von der man ausgehen kann: Unsere Auffassungen vom Menschen und vom Tran-
szendenten beeinflussen jeweils die Erwartung, mit der wir in die Meditation gehen,
und bestimmen damit die Meditationserfahrung. Der Ubende versenkt sich stets in
das, was er annimmt und glaubt. Darum gehort zum ostlichen Zen-Weg auch das
Sutra-Studium und eine klare Auffassung, was das Absolute (,Nichts) nicht ist: Es
gibt eine gegenstandslose, auf einzelne Erwigungen verzichtende, aber keine in-
haltslose Meditation.

Das, worin sich ein gliubiger Christ versenkt, wird nicht nur vom Schépfungs-
glauben, sondern auch vom Glauben an die besondere Selbstoffenbarung Gottes in
Jesus bestimmt, weshalb er das Zeugnis der Bibel als mafigebliches ,Sutra-Stu-
dium* betrachten wird. Angebote, die in diesem Sinn einen ,.christlichen Zen® ver-
mitteln — manche verbinden sie mit einer taglichen Eucharistiefeier —, verdienen
ohne Zweifel Unterstiitzung von kirchlicher Seite. Man sollte die Integration des
Zen in die christliche Spiritualitit nicht behindern, sondern fordern. Allerdings mit
Unterscheidungsgabe und auch nicht ausschliefllich, sondern in einer Vielfalt
von spirituellen Angeboten, die von christlicher Kontemplation tiber Bibelkreise
bis zu Exerzitien im Alltag reichen und damit den individuellen Ansprechbarkei-
ten und Bediirfnissen spirituell anspruchsvoller Christen gerecht werden. Schon
Hugo M. Enomiya-Lassalle meinte, ein Christ konne mit dem an den Atemrhyth-
mus gekoppelten Jesusgebet wahrscheinlich ,alles erlangen, was einem das Zen ge-
ben kann und in gewissem Sinne auch noch mehr.“ Das gilt wohl auch fiir andere
Wege. Bernhard Grom SJ

362



