Thomas Schértl

Gotteserfahrung denken

Spricht man heute noch von ,,Gotteserfahrung®? Und wenn ja: Traut sich die syste-
matische Theologie zu, dieses Thema ohne Verkrampfungen und Vorbehalte an-
zugehen? Denken wir vielleicht, sobald wir diese Vokabel horen, an evangelikale
Gottesdienste, die uns fremd, oder an verzweifelte Glaubensvermittlungsversuche
im Religionsunterricht, die uns zunchmend aussichtslos erscheinen?

Der Ausdruck ,,Gotteserfahrung ist reichlich schillernd und im Alltagsgebrauch
so miflverstandlich, dafl er entweder elitir oder — pardon — vulgir verstanden wer-
den kann: Elitir wirkt die Rede von Gotteserfahrung, wenn man hier einen vollen
und womdglich unmittelbaren Bezug zum Gott des jiudisch-christlichen Theismus
unterstellt, weil diese Art eines Bezugs vielleicht nur Heiligen vorbehalten ist. Vul-
gir kann der Ausdruck wirken, wenn man geneigt ist, jede beliebige religidse ,,Stim-
mung® oder jedes wie auch immer geartete religiése Ergriffensein unter der Uber-
schrift ,,Gotteserfahrung® zu versammeln, so daff sich der Ausdruck in einer Wolke
der Bedeutungsunschirfe verliert. Zwar wird der ,Erfahrungsbezug® in der Theo-
logie nach wie vor gesucht. Und die epochalen Entwiirfe von Edward Schillebeeckx
OP! oder David Tracy? belegen auf unterschiedliche, in Hinsicht auf den Impetus
aber vergleichbare Weise, wie unabdingbar die Kategorie der Erfahrung (bzw. der
Interpretation von Erfahrung) im Rahmen der Dogmenhermeneutik, ja der theo-
logischen Hermeneutik generell sein kann. Aber es ist kein Zufall, da sich diese
Ausgangspunkte und Ansatzversuche um den allgemeineren Terminus der religio-
sen Erfahrung (ja der Erfahrung iberhaupt) ranken und nicht um den schwer zu er-
lauternden Begriff der Gotteserfahrung. Welche Schwierigkeiten dieser Begriff im
Kontext einer theologischen Erkenntnislehre bereiten kann, das belegen beispiels-
weise die Interpretationsprobleme, die sich um Karl Rahners SJ ebenso eigenforma-
tigen wie grandiosen Ansatz ranken?.

Begriffliche Erkundungsversuche

Anderseits rickt die angesprochene Thematik (samt ithren Problemen) seit gerau-
mer Zeit in einer neuen Form in den Mittelpunkt fundamentaltheologischer und re-
ligionsphilosophischer Aufmerksamkeit: Im Kontext der Glaubensbegriindung
und der Glaubwiirdigkeitserweise wird — angeregt durch die Rezeption angloame-
rikanischer Konzepte — nach dem Status ,religidser Erfahrung® in der Begriin-

444 7/2007 — www.stimmen-der-zeit.de



Gotteserfabrung denken

dungsstatik des Theismus gefragt*. Den vielleicht wichtigsten, weil zum Topos ge-
wordenen Einsatzpunkt fiir diese spezifische Relevanz liefert neben William James®
(1842-1910) der britische Philosoph Charlie Dunbar Broad.

Broad hebt hervor: Weil Menschen zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen
Kulturen von einer mystischen Erfahrung in analogen Begriffen berichten, gibt es
nicht zu leugnende Griinde, dieser Form von Erfahrung auch eine besondere Rele-
vanz einzuriumen® und ihr einen echten Bezug zu einer erfahrenen bzw. erfahr-
baren Wirklichkeit zu unterstellen — ein Bezug, der nur auf diesem Weg moglich
ist”. Diese These ist in doppelter Hinsicht bedeutsam: Broad traut der Gottes-
erfahrung in herkémmlicher Hinsicht nicht allzuviel zu, wenn es um die Stiitzung
des Glaubens an Gott geht®. Und er hilt generell den Glauben an einen personalen
Gott fiir schlecht begriindbar®. Im Gefiige dieser negativen Bescheide ragt sein
positives Votum fiir ,mystische Erfahrung* nachgerade heraus, nimmt die Hoch-
schitzung der mystischen Erfahrung im Rahmen der analytischen Religionsphilo-
sophie!® vorweg und kann den Impetus verdeutlichen, der dazu gefiihrt haben mag,
den Ausdruck ,religiose Erfahrung® auf ,mystische Erfahrung® zuzuspitzen.

Eine Frage ist freilich unausweichlich: Was unterscheidet Gotteserfahrung von
religivser Erfahrung? Was eine religiése von einer mystischen Erfahrung? Wenn der
terminologische Unterschied einen Sinn haben soll, kann er nur durch unterschied-
liche Bezugsbereiche gerechtfertigt sein. Lafit sich also sagen: Gotteserfahrungen
haben Gott in einer sehr spezifischen Weise zum Thema, wihrend religiése Er-
fahrungen einen eher allgemeinen oder vagen Verweis auf etwas Numinoses be-
inhalten. Und mystische Erfahrungen scheinen nur denkbar zu sein, wenn wir die
Erfahrung der Einung, des Leerwerdens, des Sich-Verlierens einkalkulieren. So ele-
gant diese Differenzierung sein mag, so kiinstlich ist sie auch. Allein die Zeugnisse
mystisch begabter Personen lassen erkennen, daft die Elemente der verschiedenen
Formen geradezu spielerisch zu- und ineinanderschwingen konnen.

Die begrifflichen Schwierigkeiten sind nicht allein nur Folgen eines vielleicht
schwammigen und {iberbordenden Sprachgebrauchs. Sie sind — konzentrieren wir
uns auf den markantesten Ausdruck — bereits im Begriff der Gotteserfahrung selbst
gegeben. Denn der ,Gegenstand®, der erfahren werden soll, ist ein Gegenstand, der
per definitionem iiberhaupt nicht in das iibliche Raster pafit, mit dem wir den Be-
reich méglicher erfahrbarer Gegenstinde ordnen. Kann denn — so kénnte man aus-
gehend von einer soliden theologischen und philosophischen Tradition fragen — das
Unendliche, das Absolute, das Unbedingte vom endlichen, bedingten, kontingen-
ten Menschen erfahren werden?

Es war William James, der auf diese Frage mit einem modifizierten, aber ver-
nehmlichen Ja geantwortet hat. So verweist er nicht zuletzt auf Grundgedanken der
Philosophie Platons, in denen zum Ausdruck komme, da absolute Giite und
absolute Schonheit ,angeschaut®, also erfahren werden konnten. Die Grunder-
fahrung, daf unsere ganze Welt der Einzeldinge und Einzelereignisse geradezu auf

445



Thomas Schiéirtl

einem ganzen Ozean hoherer Ideen schwimme, durch die das einzelne erst seine
Tiefe und seine Bedeutung erhilt!!, reflektiert durchaus keinen esoterischen oder
abwegigen Standpunkt. Aber selbst wenn wir uns — von James angeleitet — optimi-
stischer zum Bezugsgegenstand des Ausdrucks ,Gotteserfahrung® verhielten, so
blicbe doch der zweite Bestandteil unseres in Rede stehenden Ausdrucks nicht
minder schwierig und komplex: Was ist eigentlich Erfahrung? Walter Kasper hat in
seiner inzwischen zum Klassiker avancierten Gotteslehre auf die fast schon konsti-
tutiv zu nennende Vagheit des Ausdrucks ,Erfahrung® verwiesen:

» Erfabrung kann heiffen: personliche Lebenserfahrung wie die methodisch disziplinierte
Erfahrung in den heutigen Erfahrungswissenschaften — Alltagserfahrung in der profanen
Welt von heute wie Frommigkeits- und Glaubenserfahrung bis hin zur mystischen Erfah-
rung — Praxiserfahrung, vor allem Erfahrung durch politische Praxis, wie Ubernahme und
Import von Erfahrungen aus den Erfahrungswissenschaften. Es ist offenkundig, daf} diese
unterschiedlichen Erfahrungsbegriffe, die sich noch vermehren lieflen, in ganz unterschied-
liche, ja teilweise gegensitzliche Richtungen weisen. Wer nach Erfahrung ruft, hat damit
noch nichts Klares und Eindeutiges gesagt; er hat ein Problem benannt, aber noch keine
Frage gelost.“ 2

Von der Klirung des Erfahrungsbegriffs hingt logischerweise jedes Urteil iiber
die Tauglichkeit von Erfahrung in Begriindungskontexten ab. Eine derartige Kli-
rung sicht sich aber vor einige Probleme gestellt. Denn der schwierige Erfahrungs-
begriff oszilliert seinerseits zwischen zweimal zwei gegenliufigen Aspekten: Da ist
zunichst die Differenz zwischen Punktualitit und Linearitit. Deute ich Erfahrung
im Sinn der Punktualitit als etwas Momentanes, Unmittelbares, dann orientiere ich
den Erfahrungsbegriff an der Sinneserfahrung, genauer: an der Wahrnehmung.
Erfahrung in diesem Sinn hat etwas mit einem punktuellen Affiziertwerden zu tun.
Natiirlich ist das nicht voraussetzungslos; denn ohne einen bestimmten Sinn, der
affiziert werden kann, bliebe mir eine Erfahrung dieser Art verschlossen.

Lege ich den Akzent, etwa angeleitet durch Aristoteles'®, auf Linearitit, dann ist
Erfahrung etwas, das sich durch Ubung und Praxis, Akkumulierung von Informa-
tion und Bewihrung dieser Information in zeitlich ausgedehnten Konstellationen
einstell; wer iiber diese Art von Erfahrung verfiigt, ist, wie das lateinische Wort
sehr gut zum Ausdruck bringt, ein ,,Experte®. Schon die Beschreibung dieser zwei-
ten Art von Erfahrung dokumentiert, da sie sich nicht ohne mein Zutun, mein
intensives Engagement und meine Anstrengung einstellen wird. Zu dieser ersten
Differenz von Punktualitit und Linearitit tritt eine zweite Zweiteilung: die von
Egalité und Elite. Unter dem an sich biirgerrechtlich verwendeten Ausdruck ~Ega-
lité“ 1aft sich in unserem Zusammenhang ein Phinomen analysieren, das vor allem
im wissenschaftlichen Kontext eine enorme Rolle spielt: Nur wenn eine Erfahrung
prinzipiell von jeder und jedem gemacht werden kann, kommt ihr - so kénnte die
These biindig lauten — cine stiitzende Rolle zu, wo es um Bestitigung und Begriin-
dung geht. Der Zugang zu der in Rede stehenden Erfahrung muf also (prinzipiell,

446



Gotteserfabrung denken

gleichwohl nicht faktisch) fir alle gleich sein. Dem steht ein elitdrer Erfahrungsbe-
griff gegeniiber — zu denken wire hier an Erfahrungen, die aus methodischen, aus
inhaltlichen oder auch nur aus rein formalen Griinden nicht allen gleichermafien
zuginglich sind oder sein kénnen: etwa weil die Voraussetzungen kompliziert sind,
der Gegenstand komplex oder von einer Einzigartigkeit gekennzeichnet ist, die ei-
nen fir alle geltenden Zugang gerade nicht erlaubt.

Konkurrierende Modelle von Erfahrung und Gotteserfahrung

Je genauer wir auf das reflektieren, was wir unsere Erfahrungen nennen, desto un-
eingeschrinkter miissen wir vermutlich einraumen, dafl das spannungsvolle Ver-
haltnis aus Punktualitit und Linearitit, aus Egalité und Elite unser Erfahrungsleben
durch und durch prigt. Zunichst werden wir die verschiedenen Gegenstandsarten,
mit denen wir uns befassen, dafiir verantwortlich machen kénnen: Auf das momen-
tane Vorhandensein eines Glases Wasser in unserem Gesichtsfeld nehmen wir an-
ders Bezug als auf die Existenz unserer alten Schule, in der wir womoéglich viele
Jahre verbracht haben und die es noch heute gibt.

Es hingt aber nicht nur vom Gegenstand, sondern auch von der Erfahrungsart
selbst ab, wie die Gewichte in dem spannungsvollen Viereck aus Punktualitit und
Linearitit, aus Egalité und Elite verteilt sind: Je stirker der Anteil der eigenen Ini-
tiative ist, desto deutlicher wird auch, dafl Erfahrungen dieser Art nicht einfach von
jedem und jeder in gleicher Weise gemacht werden kénnen. Je komplexer die Art
der eigenen Initiative ist, desto wahrscheinlicher ist auch, daff die Erfahrung nicht
punktuell sein kann. Grundsitzlich gilt aber, dafl alle vier Aspekte paarweise frei
untereinander kombinierbar sind, so dafl wir von vier Grundkategorien ausgehen
konnen: 1. egalitir-punktuell; 2. egalitir-linear; 3. elitir-punktuell; 4. elitir-linear.

In die erste Kategorie wiirde eine Sinneswahrnehmung fallen, die jeder machen
kann, sofern er nicht durch Stérquellen (z.B. Halluzinationen) beeintrichtigt wird.
Die zweite Kategorie beschreibt eine Erfahrung, die Zeit benétigt: Das Erlernen
einer Sprache oder die Lektiire eines Buches konnten dazu gehoren. Die dritte
Kategorie wiederum liflt an das plotzliche Aufleuchten einer kiinstlerischen In-
spiration denken. Zur letzten Kategorie konnte man — wiederum belehrt von
Aristoteles — die Lebenserfahrung eines Arztes und die von dieser Lebenserfahrung
geprigte diagnostische und therapeutische Sicht auf einen Patienten rechnen.

Wie die genannten Gewichte bei dem Thema ,Gotteserfahrung® verteilt sind,
hingt davon ab, nach welchem Modell man den zustindigen Erfahrungsbegriff
gestaltet. Richard Swinburne beispielsweise schlagt eine Typologie von fiinf Kate-
gorien vor: Religiése Erfahrung kann sich ereignen 1. durch die Erfahrung von
Natiirlichem, an dem etwas einsichtig wird oder aufleuchtet; 2. durch Erfahrung
von etwas Auflergewdhnlichem, das unter Umstinden die Naturgesetze verletzt;

447



Thomas Schértl

3. durch ein privates, inneres Erlebnis, das sprachlich beschrieben werden kann;
4. durch ein privates, inneres Erlebnis, das sich der Sprache entzieht (wie im Fall
mystischer Erfahrung); und 5. durch ein unmittelbares Gewahrsein der Gegenwart
Gottes ohne die Vermittlung durch ein Erlebnis 4.

Diese fiinf verschiedenen Kategorien lassen sich aber deutlich vereinfachen, wenn
man sie danach sortiert, in welcher Weise sich der Gegenstand der entsprechenden
Erfahrung sozusagen darbietet. Wir kénnen auf einer gewissen Skala daher von
einer vermittelten oder einer eher unvermittelten Erfahrungsweise sprechen. Dabei
spielt es eigentlich keine Rolle, ob ein etwaiges Vermittlungsmoment nun durch
eine ,auflere Wahrnehmung® oder durch ein ,inneres Erlebnis® gegeben ist.

Setzen wir den Weg der Vereinfachung fort, dann haben wir am Ende zwei Mo-
delle, die zur Diskussion stehen: das Modell der Gotteswahbrnehmung, in dem
Gotteserfahrung entlang der Mafigabe sinnlicher Wahrnehmung (re-)konstruiert
wird, und das Modell der Miterfahrung Gottes, bei dem die Erfahrbarkeit Gottes
an existenzielle Erfahrungen ,gekoppelt wird. Das erste Modell zeichnet sich
durch die Klarheit aus, die aus dem Mafinehmen an der Sinneswahrnehmung re-
sultiert. Als prominentester Vertreter eines derartigen Erfahrungskonzeptes darf
William P. Alston gelten !,

Aber die Frage dringt sich sofort auf, ob es auf dem Feld der Gotteserfahrung ir-
gendeine Wahrnehmungsart geben kann, die einerseits der angedeuteten Mafigabe
gerecht werden kann und dariiber hinaus eine religiése Signatur aufweist: Gibt es
die Zwangsliufigkeir der Darstellungsart und die Einheit der begrifflichen Muster
bei der religiosen Erfahrung genauso wie bei der Sinneswahrnehmung? Die hohe
Variationsbreite dessen, was als Gotteserfahrung gewertet werden kann, und die
enorme Verschiedenheit des sprachlichen und begrifflichen Ausdrucks lassen hier
zumindest Zweifel aufkommen.

Der prominenteste Vertreter des zweiten Modells ist ohne Zweifel Karl Rahner:

Eine Gotteserfahrung in seinem Sinn ist eine ,Erfahrung ..., die in jedem Menschen ge-
geben ist (reflex oder unreflex. .. richtig oder falsch interpretiert oder wie immer), daf diese
Erfahrung einerseirs urspriinglicher und unausweichlicher ist als ein rationales Kalkiil ..., daf
aber anderseits diese Erfahrung sich nicht so ... aufdringt und unwiderstehlich ist, daf der
Ubergang von der Erfahrung zu ihrer expliziten, reflexen und interpretierenden Erkenntnis
und Aussage unwiderstehlich wire.“16

Diese Erfahrung ist durch und durch egalitir konzipiert, denn sie ist ,nicht das
Privileg einzelner ,Mystiker’, sondern in jedem Menschen gegeben, wenn auch
Kraft und Deutlichkeit der Reflexion auf sie sehr verschieden sind“!7. Den Charak-
ter einer Miterfahrung hat Rahners Modell der Gotteserfahrung deshalb, weil Gott
in dieser Erfahrung ,.als das in sich selbst verborgene, asymptotische Woraufhin der
Erfahrung einer unbegrenzten Dynamik des erkennenden Geistes und der Freiheit
gegeben ist“ 18, Uberaus deutlich wird dies, wenn Rahner schreibt:

448



Gotteserfabrung denken

»Diese Gotteserfahrung darf nicht so gedacht werden, als ob sie eine partikulire Erfahrung
neben anderen sei ... Die Gotteserfahrung ist vielmehr ... die letzte Tiefe und Radikalitit
jeder geistig-personalen Erfahrung (der Liebe, der Treue, Hoffnung und so fort) und ist
somit gerade die urspriinglich eine Ganzheit der Erfahrung, in der die geistige Person sich
selbst hat und sich selbst tiberantwortet ist.“ 19

Dieser Ansatz, der dem zweiten Modell entspricht, scheint eher auf die Signatur
des Religiosen einzugehen: auf die existentielle Dimension, auf eine scheinbar nicht
zu tilgende Ambivalenz, aus der die Aufgabe einer Interpretation der Erfahrung re-
sultiert; aber es hat seine Schwichen darin, daff ihm der Aspekt der Direktheit und
Unmittelbarkeit in Hinsicht auf den ,.erfahrenen Gegenstand fehlt: Wie kommt es,
dafl aus einer tiefen, existentiellen Erfahrung eine ,Gotteserfahrung® wird?

Seitenblick auf einen Film

Um sowohl die Stirke als auch die moglicherweise problematische Seite dieses
zweiten Modells zu illustrieren, sei hier ein kurzer Seitenblick auf einen Film ge-
lenkt, der eine bemerkenswerte und vermutlich kaum zu tbertreffende Tiefen-
dimension besitzt: ,,Cast Away* (USA 2000, Regie: Robert Zemeckies).

Die Filmhandlung ist ganz um das Schicksal des Protagonisten Chuck Noland
(gespielt von einem beeindruckenden Tom Hanks) herumdrapiert: Noland, von
Beruf Vertriebsleiter einer international agierenden Zustellfirma, wird durch einen
Flugzeugabsturz auf eine menschenleere Pazifikinsel verschlagen. Aus dem hek-
tischen Getriebe der Zivilisation wird er in eine Welt elementarster Bediirfnisse
(Feuer, Wasser, Behausung) zurtickgeworfen, mit sich, ein paar licherlichen Werk-
zeugen und mit einer Fille von Ungewiflheiten, dem langsamen Verlust seiner
Hoffnung auf Rettung und auf Riickkehr zu seiner Verlobten konfrontiert. Erst als
— auf der Ebene der Filmhandlung — die Flut Jahre spiter Uberreste einer Chemie-
toilette anspiilt, hat er das notige Gerit, um fiir ein mégliches Flof ein Segel zu kon-
struieren, das es ihm erlaubt, die héllische Brandung, die ihn an die Insel gefesselt
hilt, zu iiberwinden. Noland macht sich auf einem Flof§ auf ins Ungewisse — beglei-
tet von einem Paket, dem einzigen intakt gelassenen Uberrest aus dem abgestiirzten
Flugzeug, und von einem Volleyball, dem Noland im wahrsten Sinn des Wortes ein
Gesicht und einen Namen gegeben hatte und der ihm als ,Gesprichspartner®
diente. Der Aufbruch gelingt, aber er ist auch ein Hinaustreiben ins vollends Un-
berechenbare. Denn Noland verliert auf dem offenen Meer buchstiblich alles. Als
er nach kriftezehrender, Mensch und Material zersetzender, orientierungsloser
Fahrt seine Ruder aus der Hand gibt und sich zum Sterben auf dem Flof ausbrei-
tet, wird er von einem Frachtschiff gefunden und gerettet.

Der Film arbeitet sensibel mit hochkaritigen existentiellen Erfahrungen. Er ist auf
der Oberflichenebene duflerst sparsam mit religidsen Deutungen. Nur Chiffren wei-

449



Thomas Schértl

sen in eine solche Richtung: das immer wiederkehrende Motiv der Engelsfliigel, eine
Kruzifixandeutung auf dem Gipfel des Inselberges, auf dem Meer auftauchende Wal-
fische zeigen eine religiose Signatur vorsichtig an. Dabei sind die existentiellen Er-
fahrungen, die der Protagonist macht, hochst bedeutsam: Abschied und Rettung,
vollstindiges Sich-Hingeben und Hinausgehen in ein namenloses Geheimnis und
wundersames Sich-selbst-Geschenktwerden, Verzweiflung und neu gewonnenes,
nicht weiter ergriindbares Vertrauen - all das kommt uns in seiner religiosen Bedeut-
samkeit vertraut vor. Sie decken sich mit dem, was auch Rahner mit Blick auf tiefe
existentielle Erfahrungen und ihre religiose Signatur beschrieben hatte2.

Aber wieso und mit welchem Recht wiirden wir solche existentiellen Erfahrun-
gen liberhaupt ,,Gotteserfahrungen® nennen? Ist das Benennen ein eigener Schritt —
tiber die eigentliche Erfahrung hinaus hin zur Interpretation? Ist das, was wir Got-
teserfahrung nennen, also das Ergebnis einer bestimmten Sichtweise, die wir wie
eine Folie iiber bestimmte Typen von existentiellen Erfahrungen legen - eine Sicht-
weise, die etwas Zusitzliches darstellt? Oder ist jede existentielle Erfahrung, in der
vergleichbare Peripetien von Abschied und Vertrauen, von Aufbruch und Rettung,
von Weggabe und Geschenktsein usw. erlebt werden, schon von sich aus eine Got-
teserfahrung, so dafl derjenige, der sie nicht so benennt, das nur deswegen nicht tut,
weil der die Nomenklatur noch nicht gelernt hat?

Eine Antwort auf diese Fragen miifite zunichst mit Rahner betonen, dafl den
existentiellen Erfahrungen ein Verweischarakter eigen ist: der Verweis auf einen
letzten, geheimnisvollen Grund unserer Existenz, auf den hin wir uns entwerfen, in
den wir uns hineingeben, dem wir uns verdanken, dem wir uns anvertrauen oder in
den wir uns ohnmichtig hineinfallen lassen. Uber Rahner hinaus miifiten wir aber
auch sagen, dafl nur jene existentiellen Erfahrungen, die diesen Verweischarakter
besitzen oder die zumindest ,eine Tiir auf diesen Verweis hin® aufstoflen, auch
Gotteserfahrungen genannt werden konnen. Mit Rahner diirfen wir betonen, daf§
es eine Freiheit (eine kognitive Freiheit) in der Deutung dieser Erfahrungen gibt.
Gegeniiber Rahner werden wir allerdings sagen miussen, dafl diese Freiheit nicht
daraus resultiert, dafl jede Interpretation nachtraglich ist oder gewissermafien zu
spat kommt, sondern dafl diese Freiheit wesentlich mit jener Kategorie von Erfah-
rung, um die es hier geht, verbunden ist.

Aber was macht die genannten Beispiele zur religiésen Erfahrung? Wieso ist es
moglich, eine existentiell eindringliche Situation iiberhaupt religiés zu deuten? Es
scheint hier eine Qualitdt zu geben, die es gestattet, verschiedene Miterfahrungen
unter eine einzige Rubrik einzuordnen. Es ist — um an Friedrich Schleiermacher an-
zukniipfen — die Anschauung des Universums unter der Perspektive der Unendlich-
keit, die sich als Grundmotiv anfithren lift2!: Wo und wie auch immer die Referenz
auf Transzendenz einsetzt — ob diese Transzendenz atmosphirisch vage bleibt oder
sich im Gegenteil zum Namen verdichtet hat —, immer ist es der Modus der Unend-
lichkeit, der bewirkt, daff sich die genannten verschiedenen Typen von Erfahrungen

450



Gotteserfabrung denken

noch einmal von allen anderen Erfahrungen (einer Erfahrung des Schonen etwa,
einer Erfahrung des Wertes) unterscheiden lassen.

Gotteserfahrung und Glaubensbegriindung

Kann eine Gotteserfahrung den Glauben begriinden? Die Frage richtet sich hier
nicht nur nach einer bestimmten Einzelerfahrung, sondern nach der Begriindungs-
leistung eines ganzen Typs von Erfahrung. Zu den schon skizzierten Schwierigkei-
ten kommen neue hinzu: Wie sicher und wie verlifllich ist die Basis der religidsen
Erfahrung fir die Glaubensbegriindung? Wie kann man sich auf sie berufen? Und
auf welchen Typus kann man sich guten Gewissens berufen?

Gegen die durchgingige Verlafllichkeit religioser Erfahrung spricht das Phinomen
der Irritabilitit: Offenkundig macht nicht jeder in gleicher Weise Gotteserfahrun-
gen. Selbst wenn die relevanten Ausgangssituationen einander sehr dhnlich sind,
kann das ,Resultat durchaus unterschiedlich sein — und zwar nicht nur in der
sprachlichen Form, in der diese Erfahrung jeweils zum Ausdruck gebracht wird. Es
ist zudem genauso offenkundig, daff sich Gotteserfahrung nicht in der Weise auf-
dringt, wie uns eine Sinneswahrnehmung beeindruckt. Ebenso offenkundig ist es,
dafl der Versuch, begriindend auf Gotteserfahrung zu verweisen, nicht so plausibel
bzw. stark ist wie im Fall einer ,einfachen Sinneserfahrung. Zweifel, Differenzen,
kurz: Irritationsmoglichkeiten bleiben. Irritabilitit kann aber prinzipieller oder
situativer Art sein. Situativ st die Irritierbarkeit, wenn ich mir einer Sache zwar
sicher bin, aber durch meinen Gesprichspartner in einer konkreten Situation verun-
sichert werde. Von dieser Art von Irritation konnen auch meine grofite Sicherheiten
betroffen sein. Ich werde dann aufgefordert sein, in einem hoffentlich erfolgreichen
Argumentationsgang mein Gegeniiber von meinen Sicherheiten zu iiberzeugen. Von
prinzipieller Art ist die Irritabilitat, wenn ich von vornherein nur subjektive Sicher-
heit erreichen werde und wenn ich immer mit der Méglichkeit rechnen muf, daf§ ein
Gesprichspartner von vornherein die elementarsten Spielziige, die zur Konsolidie-
rung meiner GewifSheit fithren konnen, nicht mitvollziehen wird.

Typischerweise gehoren Geschmacksurteile in diese Kategorie: Ich kann zwar be-
haupten, dafl Mozart fiir mich die nicht mehr zu iiberbietende Offenbarung in der
Musik darstellt; aber ich muf§ auch damit rechnen, dafl mir jemand von Grund auf
widerspricht — weil er seinen Favoriten in Beethoven erblickt. Eine vergleichbare Ir-
ritabilitdt scheint es auch fiir Gotteserfahrungen zu geben: Es kann sein, daf} ich in
der Absicht, die Sicherheit meines Gottesglaubens darzulegen, auf eine Gotteser-
fahrung (etwa ,eingewoben® in eine existentielle Erfahrung) zu sprechen kommen
mochte, aber mein Gegeniiber im Ansatz nicht erreiche, weil es die Dinge nicht so
sicht, wie ich es sehe. Wir konnen dann nicht einmal mehr sagen, wir sehen etwas i
verschiedener Hinsicht, vielmehr miifiten wir sagen: Wir sehen Verschiedenes?

451



Thomas Schirtl

Woran liegt das? Eine mogliche Antwort konnte in einem Verweis auf die Kom-
plexitit des Gegenstandes bestehen: Weil Gott nicht irgendein Gegenstand in der
Welt ist, ist Gotteserfahrung ein sozusagen ,schwieriges Unternehmen®. Gleichzei-
tig wire es moglich, auf die zugegebenermafien begrenzten kognitiven Fahigkeiten
des Menschen zu sprechen zu kommen — etwa in folgender Hinsicht: Wenn es fiir
den Menschen schon unméglich ist, sich kompliziertere Gegenstinde in ,seinem*®
physikalischen Universum vorzustellen oder Erfahrungen damit zu machen, um
wieviel schwieriger wird es fir ein solch begrenztes Wesen sein, eine Gotteserfah-
rung zu machen? Erklirt diese Auskunft aber schon die besondere Freiheit, die wir
zu haben scheinen, wenn es um Gotteserfahrungen geht?

Solange die Irritabilitat einer Gotteserfahrung auf das Konto menschlicher Be-
grenztheit verbucht wird, kann die kognitive Freiheit nur als Abfallprodukt einer
kaum in standardisierte Bahnen zu lenkenden Erfahrung bewertet werden. Anders
lautet die Auskunft jedoch, wenn wir als Grund fir diese kognitive Freiheit einen
Faktor in Rechnung stellen, den man ,erstpersonliches Involviertsein® nennen
konnte und der — wird er in Rechnung gestellt — auch impliziert, dafl Gottes-
erfahrung ganz sicher Eigenarten aufweist, aus denen eben diese kognitive Freiheit
resultiert. Erstpersonliches Involviertsein — das heifit zunichst (sehr schematisch
ausgedriickt): Es ist fiir eine bestimmte Erfahrung oder generell fiir einen bestimm-
ten kognitiven Prozef unerlafilich, dafl ich mich in diesem Prozefl engagiere, in ak-
tiver Weise bereithalte oder 6ffne, daff ich mich hineinwerfe oder durch ,,ﬂbung“
darauf vorbereite. Dazu gehért, dafl ich in diesem Engagement von niemandem ver-
treten werden kann: Ich bin als Subjekt in diese Art von Erfahrung involviert.

In diesem Sinn kénnte eine Anmerkung Ludwig Wittgensteins als Leitgedanke
dienen: ,,,Gott kannst du nicht mit einem Andern reden héren, sondern nur, wenn
du der Angeredete bist. — Das ist eine grammatische Bemerkung.“? Der kommen-
tierende Ausdruck ,grammatische Bemerkung legt nahe, daff Wittgenstein hier
nicht von einem Erfahrungsdatum, sondern von einer bestimmten Erfahrungs-
struktur und Erfahrungsart spricht, von gesetzesartigen Zusammenhingen, die in
unserer Sprache kondensiert sind. Es gehort also zur inneren Logik einer Gottes-
erfahrung, dafl sie nicht ohne ein unvertretbares, erstpersonliches Involviertsein
gemacht werden kann. Es wire sicher verdichtig, einen Begriff des erstpersénlichen
Involviertseins zu formulieren, um ad hoc ein Problem im Umfeld religiser Erfah-
rung zu losen.

Eine Analogie aus dem nichtreligiosen Bereich kann die genannten Analysen
allerdings stiitzen. Das beste Beispiel hierfiir wire eine sogenannte dsthetische Er-
fahrung: Stellen wir uns das Seerosenbild von Claude Monet vor — ein bekanntes
und beeindruckendes Kunstwerk. Der Kunstler hat es mit einer Ausdrucksstirke
gemalt, die ihresgleichen sucht. Das Motiv — gerade weil es nicht photographisch
angelegt ist — erschlief$t sich nur, wenn ich mich auf den Anblick einlasse. Die Licht-
stimmung und die emotionale Wirkung, die daraus folgen mag, erfasse ich nur,

452



Gotteserfabrung denken

wenn mich auf dieses Bild einlasse. Es tritt an mich heran, appelliert gewissermafien
an mich, aber zwingt mich zu nichts. Meine kognitive Freiheit - hier in Gestalt des
asthetischen Erlebens und Urteilens — wird nicht angetastet, eine prinzipielle Irri-
tabilitit ist also in der inneren Logik des dsthetischen Urteilens angelegt.

Analoges konnte auch fiir eine Gotteserfahrung gelten. Wenn das so ist, dann
kann Gotteserfahrung aber nicht jene unerschiitterliche Festigkeit mit sich bringen,
die wir fiir die Fundamente cines religivsen Weltbildes brauchen. An dieser Stelle
miissen wir zudem grundsitzlich nach der Begriindungsleistung von Erfahrungen
fragen. Begriinden ist, so konnte man ausgehend von Wittgenstein sagen, eine Fer-
tigkeit, die abhingig ist von dem Weltbild, in dem ich mich bewege?*. Das gilt auch
fiir das Begriinden mit dem Verweis auf Erfahrungen: Nur wo ein Weltbild vorliegt,
das schon einen Platz fiir die Begriindungsleistung von Erfahrungen geschaffen hat,
funktionieren die Spielziige. Werden wir mit einem rein naturalistischen Weltbild
konfrontiert, dann werden uns bestimmte Spielztige schwerer fallen oder ganz ver-
wehrt sein; wir werden gezwungen sein, erst einmal nach einem gemeinsamen Spiel-
feld Ausschau zu halten, um Argumente zu plazieren. Was das fiir den Rekurs auf
Gotteserfahrung bedeutet, ist nicht schwer zu sehen: Wer nicht in einem christ-
lichen Weltbild beheimatet ist, wird sich kaum auf eine Bezugnahme auf eine spezi-
fische Gotteserfahrung einlassen.

Was liflt sich iiber die Begriindungsleistung von Gotteserfahrungen sagen, wenn
wir diese verschiedenen Stringe miteinander verkniipfen? Die Antwort mufl diffe-
renziert ausfallen. Eine begriindende Rolle kénnen wir nur von jener Art einer
Gotteserfahrung erwarten, die die grofite ,Zuginglichkeit” vorzuweisen vermag,
Jede Erfahrungsart (denken wir an den Unterschied zwischen dem, wovon einer-
seits Rahner und anderseits Alston spricht) lebt in ihrem Beitrag zur Begriindungs-
leistung in unterschiedlichem Maf8 von einer Einbettung in ein entsprechendes
Weltbild: Je spezifischer eine Erfahrung ist, desto stirker stiitzt sich ihre Leistung
auf die Statik eines bereits vorhandenen Weltbildes. Eine Christuserfahrung ohne
ein christliches Weltbild ist schwer denkbar. Je elitirer eine Erfahrung ist, desto
schwerer ist ihr Begriindungswert zu evaluieren. Je entgrenzender und egalitirer
eine Erfahrung ist, desto leichter eignet sie sich als Begriindungs- und Appellations-
instanz im Dialog mit anderen (zuvorderst mit anderen religiosen) Weltbildern,
weil bei diesen Typen von Erfahrungen die Abhangigkeit vom Eingebundensein in
ein jeweiliges religioses Weltbild geringer ist, da es sich um Erfahrungsformen han-
delt, die gewissermafien mit der Natur des Menschen mitgegegben sind.

Liest man Wittgensteins Bemerkung fundamentaltheologisch, so kann man jene
Form von religioser Erfahrung, die er beschreibt und die an das erinnert, was in
Anlehnung an Rahner ausgefithrt worden war, als ,am meisten begriindungstahig®
einstufen. Allerdings ist auch bei diesem Typ religioser Erfahrung keine vollkom-
mene Weltbildunabhingigkeit gegeben. Denn die Erfahrung existentieller Tiefe,
existentiellen Ausgeliefertseins, die Erfahrung von unzerstorbarer Geborgenheit

453



Thomas Schartl

usw. wird zur Gotteserfahrung erst da, wo ich erstens bereit bin, dem sich 6ffnen-
den interpretatorischen Pfad freiwillig weiter zu folgen, und wo ich zweitens in
einem religiosen Weltbild beheimatet bin, das es mir erlaubt, eine religiose Sprache
zu finden und zu nutzen, so daf§ ich den eingeschlagenen Pfad ins Wort zu heben
vermag. Wo ein Weltbild fehlt, kann der sich 6ffnende Pfad so namenlos bleiben,
dafl ich ihm entweder nur stumm zu folgen vermag — mit dem Ergebnis, dafl er mich
mit mehr Fragen als Antworten zuriicklilt - oder daf§ ich in meiner kognitiven
Freiheit beschliefle, diesem Pfad eben nicht weiter nachzugehen. In solch einem Fall
wird jeder an mich herangetragene theistische Begriindungsappell, der auf Erfah-
rungen dieser Art zu rekurrieren versucht, nicht allzu weit fihren.

Eine weiterfiihrende Perspektive: ,,Gottesschau®

Die Spannungen zwischen einem egalitiren und einem elitiren, zwischen einem
punktuellen und linearen Erfahrungsbegriff, zwischen der Weltbildabhingigkeit
hier und der fundamentaltheologischen Erwartung dort scheinen schwer auszuba-
lancieren sein. Gibt es einen Ansatzpunkt fiir einen eher ,integrativen Begriff re-
ligiéser Erfahrung, der den aufgezeigten Anforderungen zu entsprechen vermag,
ohne die Verlafilichkeit der Erfahrung genauso wenig aufs Spiel zu setzen wie die
kognitive Freiheit dessen, der sich auf den Pfad der Erfahrung begibt? Einige ,,Bau-
steine” fiir diesen Erfahrungsbegriff lassen sich bei Nikolaus Cusanus entdecken.

Er beginnt seine Uberlegungen in der Schrift ,,De visione dei* (Die Gottesschau)
mit einem ungewdhnlichen Gedanken: Er liest die Schau Gottes sowohl als Geni-
tivus subiectivus als auch als Genitivus obiectivus und verschrinkt beide Lesarten
ineinander. Dieser Gedanke, der der ganzen Schrift ihre implizite Motivation
aufprigt, kann als notwendige Voraussetzung eines jeden Nachdenkens iiber
Gotteserfahrungen und ihren Status genommen werden: dafl wir Gott ,,sehen® (er-
fahren) konnen, hat zur Voraussetzung, dafl Gott uns anschaut®.

Cusanus verdeutlicht dies an einem fir die damalige Zeit neuen Phinomen der Ma-
lerei: Dadurch, dafl der Kiinstler die Augen eines Portrits oder eines fiktiven Gesichts
streng geradeaus blicken liflt, kann der Eindruck erweckt werden, der Betrachter
werde vom abgebildeten Gesicht immer direkt angeblickt — wo auch immer im Raum
er sich authalten mag?. Die Eigentiimlichkeiten dieses Phinomens iibertrigt Cusa-
nus auf die Thematik des Sebens Gottes: Gott ist in der Lage, jeden einzelnen in ge-
rader Weise anzublicken, so daff sich jeder von thm angeblickt wissen darf?’.

In diesem Gedanken liegt eine nicht zu unterschitzende Voraussetzung fiir einen
angemessenen Begriff der Gotteserfahrung bereit: Das Sehen Gottes hat die Gei-
stigkeit Gottes schon zur Voraussetzung?, die bewirkt, daff die Erfahrung Gottes
nicht einfach nur die Wahrnehmung eines beliebigen Gegenstandes ist, sondern die
Teilnahme am aktiven gottlichen Sehen?’. Dieses ist fiir Nikolaus ein absolutes Se-

454



Gotteserfabrung denken

hen, das jedes konkrete Sehen tibersteigt, aber auch in sich birgt und ermdglicht. Se-
hen und Sein Gottes sind zudem ineinander verschrankt; das hat die logische Folge,
dafl alles, was sich im Sein dem Sein Gottes verdankt, auch fiir Gott durchsichtig
werden kann*%: Weil Gottes Sehen die Bedingung der Moglichkeit jedes konkreten
Sehens ist und weil im gottlichen Sehen das gottliche Sein zum Ausdruck kommt,
kann Gott in allem sichtbar werden und fir alle sichtbar sein.

Der radikale Auftaktgedanke verleiht einem egalitiren Erfahrungsbegriff ein enor-
mes Gewicht. Dabei wird die Schau Gottes aufgrund der begrifflichen Verschran-
kung von Sehen und Sein Gottes*! als maximale Eroffnetheit des Menschen fur das
Sehen Gottes (aktivisch wie passivisch) denkbar: Gott ist der, der von iiberallher und
in allem gesehen werden kann. Ubersetzt in die Problemkategorien der bisherigen
Uberlegungen heifit das: Die verschiedenen Sprachspiele, die die Verbalisierung der
Erfahrung Gottes vollbringen (denken wir an Ausdriicke des heiligen Entsetzens,
des Erstaunens, des Gebets, des Danks, des Hilferufs), lassen sich angesichts des uni-
versalen Horizontes, den Cusanus aufspannt, als weltbildiibergreifende Grammatik
der Gotteserfahrung deuten. Diese These hat im Kern eine gewagte begriffliche Vor-
aussetzung, die Cusanus in ein ansprechendes Bild gekleidet hat, nimlich daf} der
Gottesgedanke von sich aus ebenfalls universalistisch angelegt ist: Der eine Gott
mufl ein Gott aller sein — aller Kulturen, aller Sprachen, aller Weltbilder.

Alle elitiren Erfahrungen sind nur ,machbar®, weil es diesen universalen Hori-
zont der Schau Gottes gibt. Aber wie 1ifit sich das Auftreten dieser elitiren Erfah-
rungen verstehen? Warum sind sie elitdr, selten und spezifisch? Cusanus gibt darauf
eine Antwort, wenn er die Intensitat der Gotteserfahrung mit der menschlichen
Fihigkeit, Gott (beispielsweise in der Liebe) immer dhnlicher zu werden, verbindet.
Ohne ein freiheitliches Moment, in dem der Wille, Gott dhnlicher zu werden, be-
grindet liegt, ist auch die Gotteserfahrung nicht moglich.

Die fiir die religiose Erfahrung typische kognitive Freiheit, die im Kontext der
Epistemologie des Religiosen nattirlich immer einen gewissen storenden Faktor
darstellen wird, weil sie Zwangslaufigkeiten und Automatismen verhindert, liegt in
einer Freiheit begriindet, die auch eine religiés motivierte Ethik?*? unabdingbar tra-
gen mufl: im willentlichen Entschlufi und im Prozefl der Selbst-Bildung. Beides
richtet sich an der Maxime aus, Gott dhnlicher zu werden. Und das ist genau der
Pfad, der sich in der Gotteserfahrung zeigt: Ich kann diesem Pfad immer weiter
folgen, wenn ich bereit bin, Gott dhnlicher zu werden. Ich kann auf diesem Weg
und unter dieser Voraussetzung von einer existentiell bedeutsamen zu einer religios
signifikanten Erfahrung kommen. Ich kann mich auf diesem Weg sogar dafiir bereit
machen, eine besondere (elitare) Gotteserfahrung zu gewinnen. Aber ich muf§
damit rechnen, dafl auch eine punktuelle Erfahrung den linearen Prozef} einer
»inneren Zurlistung braucht, die dort beginnen muff, wo alle Gotteserfahrung
anfingt: bei der universal zuginglichen Erfahrung existentieller Tiefe, die mich her-
ausfordert, erschiittert oder einlidt.

455



Thomas Schirtl

ANMERKUNGEN

! Vgl. E. Schillebeeckx, Erfahrung u. Glaube. In: CGG 25 (Freiburg 1980) 73-116.

2Vgl. D. Tracy, The Analogical Imagination. Christian Theology and the Culture of Pluralism (New
York 1981) 193-229.

3Vgl. hierzu weiterfiihrend: R. Russell, The Ordinary Transformed. Karl Rahner and the Christian
Vision of Transcendence (Grand Rapids 1995); B. Irlenborn, Was ist eine , transzendentale Erfahrung®?
Zu den Entwiirfen von Krings, Rahner, Lotz und Schaeffler, in: ThPh 79 (2004) 491-510.

+Vgl. hierzu vor allem den Ansatz von A. Loichinger: Ist der Glaube verniinftig? Zur Frage nach der
Rationalitit in Philosophie und Theologie (Neuried 1999) 827-831.

5 Vgl. W. James, The Varieties of Religious Experience, in: ders., Writings 1902-1910, hg. v. B. Kulick
(New York 1987) 1-477.

6 Zur Diskussion vgl. K. Yandell, The Epistemology of Religious Experience (Cambridge 1993) 216-232.
7 Vgl. C. D. Broad, Religion, Philosophy, and Psychical Research (London 1953) 172f,; vgl. dazu auch
Yandell (A. 6) 2151.

8 Vel. Broad (A. 7) 1681. 9 Vel. ebd. 173f.; moderater: ebd. 200f.

0 Vel. zu dieser Hochschitzung exemplarisch Mysticism and Philosophical Analysis, hg. v. S. T. Katz
(London 1978); ferner W. T. Stace, Mysticism and Philosophy (London 1961).

1'Vgl. James (A. 5) 56-59.

123, Kasper, Der Gott Jesu Christi (Mainz 21983) 107.

13 Vgl. Aristoteles, Met. T 980.

14 Vel. R. Swinburne, Die Existenz Gottes (Stuttgart 1987) 344-347.

15 Vol W. P. Alston, Perceiving God. The Epistemology of Religious Experience (Ithaca 1991).

16 K. Rahner, Gotteserfahrung heute, in: ders., Schriften zur Theologie, Bd. 9 (Einsiedeln?1979) 161-176,
162, & ¥ Ebd. 1164 S EEIE b H65:

19 Ebd. 166. 20 Vel. ebd. 167-170.

21 Vgl E D. E. Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verichtern, hg.
v. R. Otto (Géttingen 2002) 50-55.

22 Vel. hierzu weiterfithrend Th. Schirtl, Theo-Grammatik. Zur Logik der Rede vom trinitarischen Gott
(Regensburg 2003) 512f.

% L. Wittgenstein, Zettel, § 717, in: Werkausgabe, Bd. 8 (Frankfurt #1990) 259-443.

24 Ders., Uber Gewifiheit, § 434, in: ebd. 113-257.

2 Vgl. Nikolaus von Kues, De visione dei, in: Philosophisch-Theologische Schriften, Bd. 3 (Wien 1964)
93-220, 971.

2N iR Z B e R 2 R o

29 Ebd. 100. %0 Ebd. 110. 3 Ebd. 104.

32 Vgl. Ebd. 106: ,,Haec vis, qua a te habeo, in qua virtutis omnipotentiae tuae vivam imaginem teneo, est
libera voluntas, per quam possum aut ampliare aut restringere capacitatem gratiae tuae.”

456



