Besprechungen

schen Kampfes des Propheten im Dienst
der Durchsetzung des Islam als Gesetzes-
und Machtstruktur stellen wohl den frag-
wiirdigsten Teil des Buchs dar. Hier wird
klar, was Aslan mit der apologetischen Aus-
richtung seines Werks meint: Es geht ihm
darum zu zeigen, dafl Muhammad nicht die
treibende Kraft von politischen und mi-
litirischen Aktionen war, sondern daff ihm
diese Ausrichtung seiner Karriere sozusa-
gen von den imperialen Michten und glo-
balen Eroberern seiner Zeit aufgezwungen
wurde, auch wenn die Muslime dann bald
selbst die beherrschende Macht wurden
(vgl. 100). Muhammads Strafaktion gegen
den jiidischen Stamm der Quraiza etwa
stellte nach Aslan, ,so schrecklich sie war®,
weder einen Vélkermord dar, noch war sie
die Folge einer grundsitzlich antijiidischen
Gesinnung Muhammads und ganz gewifs
nicht die Folge eines tief eingewurzelten
natiirlichen Konflikts zwischen Judentum
und Islam. Dies sind seltsam apodiktische
Urteile!

Aber eigentlich geht es ja gar nicht primir
um diese Fragen, sondern doch wohl eher
darum, ob die Option Muhammads, ,des
Siegels der Propheten®, die gottliche Sen-
dung, mit der er sich von Gott beauftragt
wufite, mit Watfengewalt und Strafaktionen
durchzusetzen, als dem Willen Gottes ent-
sprechend von der gesamten Menschheit als
normativ giltig akzeptiert werden kann
bzw. sollte. Hier scheiden sich die Geister.
Wenn der Islam in unseren Tagen wirklich
eine die Demokratie akzeptierende, ja
fordernde Kraft werden will, werden die
Muslime nicht daran vorbeikommen, die
Grundoption Muhammads fiir Macht und
Gewalt im Namen Gottes neu zu reflektie-
ren und zu interpretieren.

Sollte der Beck Verlag nach einer lesens-
werten, erhellenden Einfithrung in das isla-
mische Glauben und Denken aus der Feder
eines muslimischen Glaubigen suchen,

784

dann wire auch heute noch das bisher nicht
tibersetzte, in englischer Sprache verfafite
Werk des bedeutenden muslimischen Den-
kers Fazlur Rahman ,,Islam® (Chicago Uni-
versity Press, 1991) zu empfehlen.
Christian W. Troll §]

Alter Text — neuwer Kontext. Koranherme-
neutik in der Tiirkei heute. Ausgewahlte
Texte, tibersetzt u. kommentiert v. Felix
KORNER. Freiburg: Herder 2006. 248 S.
(Georges Anawati Stiftung,. 1.) Br. 13,—

»Der Koran als Text®, so war 1993 ein Sym-
posion der Friedrich-Wilhelms-Universitat
Bonn tiberschrieben. Daran nahmen die
Professoren Mohammed Arkoun aus Paris,
Claude Gilliot aus Aix-en-Provence, Has-
san Hanafi und Nasr Abu Zaid aus Kairo
und wissenschaftliche Prominenz der Ori-
entalistik aus den groflen Universititszen-
tren Deutschlands teil. Hassan
Hanafi zihlte in seinem Vortrag ,Method
of Thematic Interpretation of the Quran®

daran

insgesamt neun verschiedene Arten von
Koranexegese auf und sprach damals Satze
wie: ,Man sollte Informationen nicht mit
Wissen verwechseln. Manche Kommentare
erarbeiten die Informationen, wihrend der
Koran Wissen vermitteln will.“ Diese Sou-
veranitit erlauben sich die Redner, so ver-
mutet der Informierte in Europa bis heute,
wenn Muslime reformtheologische Ansitze
im Ausland prisentieren und sicher nicht
im islamischen Herkunftsland. Der Fall
Abu Zaid sollte cine Bestitigung fiir die en-
gen Grenzen wissenschaftlichen Diskurses
liefern.

Das Spannende bei der Beobachtung der
Entwicklung der sogenannten Schule von
Ankara ist, daff die tiirkischen Koranexege-
ten im islamischen Heimatland denken,
lehren und publizieren. Und dennoch er-
halten sie, wie gerade Omer Ozsoy, der in



Besprechungen

Frankfurt eine Stiftungsprofessor innehat,
die Chance, ihre Meinung in das Umfeld
zuriickzutragen, aus dem sie die ersten An-
regungen erhalten haben, insbesondere das
hermeneutische Instrumentarium Hans-
Georg Gadamers, und sie dadurch weiter-
zuentwickeln. Dem Jesuiten Felix Korner
verdanken wir in Deutschland die Kenntnis
tiber diese auflergewohnliche Erscheinung
in der islamischen Welt.

Wenn die arabischsprachigen Muslime
jingere Reformtheologen zitieren, dann
meistens Muhammad Abdu und Rashid
Rida, die durch den Korankommentar der
Zeitschrift al-Manar unsterblich geworden
sind. Der Einfluf§ dieser muslimischen
Denker hat sich zu ihren Lebzeiten in
Rechtsgutachten niedergeschlagen. Die
Scharia wurde dadurch modernisiert. Die
Reformschule von Ankara nutzt dagegen
die Exegese des heiligen Buchs des Islam fiir
die theologische Systematik. Das ist neu.
Darin liegt eine Errungenschaft, die den Is-
lam aus der tatsichlichen oder auch viel-
leicht nur unterstellten Schariakratie zur
fundamentalen Reform fithren kann — wenn
sie allgemeine Verbreitung finden wird.

Kérner stellt die Koranexegeten Omer
Ozsoy, Mehmet Pacaci und Burhanettin
Tatar vor. Mit Yasar Nuri Oztiirk sinnt er
im Nachspann dartiber nach, was Re-Form
als Riick-Kehr zum Koran fiir die Reform
durch den Koran bedeuten kann. Jedes der
sechs Kapitel besteht aus einem ins Deut-
sche tbersetzten Text des Autors, den Kor-
ner in seiner personlichen Kenntnis der
Verfasser klug ausgewihlt hat, und dessen
Zusammenfassung und Wiirdigung.

Omer Ozsoy eroffnet die Reihe der
Beitrige unter der Uberschrift ,Erneue-
rungsprobleme zeitgendssischer Muslime®.
Offenbarung als Aktualisierung charakteri-
siert Korner seine Wiirdigung und erzihlt
dazu das Bild vom , Teebeutel® der korani-
schen Offenbarung, der eben in jeder Zeit

durch deren Wasser neu aufgegossen wer-
den mufl. Noch brisanter, jedoch fiir das
Verstindnis des Koran unverzichtbar, ist
die von Ozsoy gebrauchte Unterscheidung
von Rede und Text. Wird der Koran als Text
verstanden bzw. geglaubt, bleibt er weitge-
hend unangetastet in seiner Ubergeschicht-
lichkeit und vom Autor gewollten und
komponierten Verwobenheit. Rede ent-
steht durch Aktion und Reaktion im Aus-
tausch mit dem Adressaten. Die Ausle-
gungsmethode Omer Ozsoys stellt deshalb
die Frage, worauf der Koran reagiert und
will (nur) den urspriinglichen Kontext als
Guiltigkeitsrahmen akzeptieren. Die Sunna
erhilt deshalb fiir Ozsoy eine besondere
Bedeutung, nicht als kopierfihige Vorlage
sondern als Verstindnishintergrund fiir die
Reaktion des Koran und als normatives
Beispiel fiir die Folgerungen der ersten Ge-
meinde. Die Anwendung dieser Methode
miifite nach Ozsoy dazu beitragen, die ko-
ranische Rede zu vereindeutigen.

Es lohnt fiir den westlichen Islaminteres-
sierten, den Ansatz Mehmet Pacacis zu be-
denken, gerade weil er sich mit den Schliis-
sen, die die Orientalisten aus der Kenntnis
der islamischen Tradition ziehen, kritisch
auseinandersetzt. Wenn die Orientalisten
aus der Tatsache, dafl die Offenbarung des
Wortes Gottes in einer bestimmten histori-
schen Periode geschieht, schlieflen, dafl
diese auch nur Geltung fiir jene Zeit habe,
irren sie. Vielmehr liegt das Bemiihen der
Moderne darin, allein den Koran als Quelle
fir den Islam zu verstehen. Pacaci prigt
dafiir den Begriff ,solo corano®, in Anleh-
nung an das lutherische ,sola scriptura®.
Anzuerkennen ist in diesem Sinn, dafl dasin
einer Zeit geoffenbarte Wort Giiltigkeit fiir
jede Epoche habe. Burhanettin Tatar geht
einen Schritt weiter, indem er behauptet:
»Koranauslegung ist im Grund ein Gesche-
hen.“ Korner faflit zusammen: ,Sie ist eine
Lebensform innerhalb einer bestimmten

785



Besprechungen

Sinnwelt und konkretisiert sich im Han-
deln“ und daher schafft Koranauslegung im
Vollzug Bedeutung. Hierin liegt fiir Korner
der Widerspruch zu den beiden ersten Au-
toren Ozsoy und Pacaci, die die Bedeutung
hinter der geschichtlichen Verfiigung su-
chen.

Es ist der Georges-Anawati-Stiftung zu
danken, die Herausgabe des Bands gefor-
dert zu haben. Jeder, der die Frucht wissen-
schaftlicher Leistung im Kulturaustausch
zu schitzen weifl, jeder, der die Vielfalt des
Islam in der Selbstwahrnehmung der Mus-
lime verstehen will, wird diese knappe Hin-
fiihrung zum Denkprozefl der Ankaraner
Exegetenschule als Ausgangspunkt weite-
rer Wanderungen in den modernen, nicht-
europiischen Islam nehmen. Im Sinn der
Konzilstexte endet Kérner mit dem Aus-
druck der Hoffnung, daf} der moderne An-
satz den traditionalistischen oder islamisti-
schen Muslim zu mehr Offenheit, den
Islamverichter aber zu einer gewissen
Hochschitzung des Koran bewegen kann.
Das ist den Lesern zu winschen.

Barbara Huber-Rudolf

ScHLENSOG, Stephan: Der Hinduismus.
Glaube — Geschichte — Ethos. Mit einem
Vorwort v. Hans Kiing. Miinchen: Piper
2006. 540 S. Lw. 24,90.

Dieses Buch schreibt sich in den grofieren
Zusammenhang der von dem bekannten
Theologen Hans Kiing initiierten Stiftung
» Weltethos® ein und schliefit an die drei von
ihm verfafiten Binde tber das Judentum,
das Christentum und den Islam an. Es ist
ein umfangreiches Werk, das in einem Band
Glaube, Geschichte und Ethos des Hin-
duismus darlegen mochte; King hat dazu
das Vorwort geschrieben. Dem Leser ist zu
empfehlen, sich nach der kurzen FEin-
fithrung dem dritten und letzten Teil ,Der

786

Hinduismus als ethisch-religiése Heraus-
forderung® (395-422) zuzuwenden. So
wird thm deutlich, dafl der Autor den Hin-
duismus ganz praktisch auf die Frage nach
dessen Ethos ausgerichtet
mochte. Von dieser Frage begleitet, kénnte
dann aufmerksam verfolgt werden, ob und
wie weit es gelungen ist, mit dem Werk die-
sen besonderen Beitrag zum Verstindnis
des Hinduismus zu leisten.

Schlensog bettet den Hinduismus in die
indische Geschichte ein, wobei er sich
durchaus bewufit ist, wie schwierig sich das

VC]’SEC[’ICH

gerade fiir diese Religion erweist. Da muf}
natiirlich oft in sehr langen Zeitriumen ge-
dacht werden, so daf} die einzelnen Epo-
chen doch nach dem meist iiblichen Ablauf
der heiligen Schriften der Veda-Sambhitas,
der Brahmanas, der Upanishaden sowie der
Epen und Puranen usw. dargestellt werden.
Der geschichtliche Faden ist sicher berech-
tigt und bringt vor allem Einsichten in die
vom Autor betonten ,Paradigmenwech-
sel“. Neben dem ausfithrlichen Inhaltsver-
zeichnis wire daher auch eine Zeittafel der
Lektiire entgegengekommen.

Der Autor stiitzt sich hauptsachlich auf
die deutsche Indologie. Die vedische Reli-
gion nimmt daher auch einen eher zu um-
fangreichen Platz ein. Obschon im Hin-
duismus nichts verlorengeht und zum
Verstindnis der spiteren Entwicklung not-
wendig bleibt, ist die vedische Religion und
das, was man als ,Brahmanismus® bezeich-
net, selbst bei gebildeten Hindus wenig pra-
sent. Andererseits kommt die Religion der
»Bhakti“ (Verehrung) zu kurz. Es ist in die-
sem Zusammenhang sogar die Rede von
»Sektenreligionen® (400). Dafl ,,Weltentsa-
ger — Mdnche, Yogins, Sadhus, Samnya-
sins — ,hochstes Ansehen genieflen,
kommt beinahe wie eine Uberraschung da-
her (402). Yoga wird zwar behandelt, aller-
dings ziemlich isoliert. Klar ist, daff Shiva
und Vishnu in ganz Indien hoch verehrt



