Besprechungen

Sinnwelt und konkretisiert sich im Han-
deln“ und daher schafft Koranauslegung im
Vollzug Bedeutung. Hierin liegt fiir Korner
der Widerspruch zu den beiden ersten Au-
toren Ozsoy und Pacaci, die die Bedeutung
hinter der geschichtlichen Verfiigung su-
chen.

Es ist der Georges-Anawati-Stiftung zu
danken, die Herausgabe des Bands gefor-
dert zu haben. Jeder, der die Frucht wissen-
schaftlicher Leistung im Kulturaustausch
zu schitzen weifl, jeder, der die Vielfalt des
Islam in der Selbstwahrnehmung der Mus-
lime verstehen will, wird diese knappe Hin-
fiihrung zum Denkprozefl der Ankaraner
Exegetenschule als Ausgangspunkt weite-
rer Wanderungen in den modernen, nicht-
europiischen Islam nehmen. Im Sinn der
Konzilstexte endet Kérner mit dem Aus-
druck der Hoffnung, daf} der moderne An-
satz den traditionalistischen oder islamisti-
schen Muslim zu mehr Offenheit, den
Islamverichter aber zu einer gewissen
Hochschitzung des Koran bewegen kann.
Das ist den Lesern zu winschen.

Barbara Huber-Rudolf

ScHLENSOG, Stephan: Der Hinduismus.
Glaube — Geschichte — Ethos. Mit einem
Vorwort v. Hans Kiing. Miinchen: Piper
2006. 540 S. Lw. 24,90.

Dieses Buch schreibt sich in den grofieren
Zusammenhang der von dem bekannten
Theologen Hans Kiing initiierten Stiftung
» Weltethos® ein und schliefit an die drei von
ihm verfafiten Binde tber das Judentum,
das Christentum und den Islam an. Es ist
ein umfangreiches Werk, das in einem Band
Glaube, Geschichte und Ethos des Hin-
duismus darlegen mochte; King hat dazu
das Vorwort geschrieben. Dem Leser ist zu
empfehlen, sich nach der kurzen FEin-
fithrung dem dritten und letzten Teil ,Der

786

Hinduismus als ethisch-religiése Heraus-
forderung® (395-422) zuzuwenden. So
wird thm deutlich, dafl der Autor den Hin-
duismus ganz praktisch auf die Frage nach
dessen Ethos ausgerichtet
mochte. Von dieser Frage begleitet, kénnte
dann aufmerksam verfolgt werden, ob und
wie weit es gelungen ist, mit dem Werk die-
sen besonderen Beitrag zum Verstindnis
des Hinduismus zu leisten.

Schlensog bettet den Hinduismus in die
indische Geschichte ein, wobei er sich
durchaus bewufit ist, wie schwierig sich das

VC]’SEC[’ICH

gerade fiir diese Religion erweist. Da muf}
natiirlich oft in sehr langen Zeitriumen ge-
dacht werden, so daf} die einzelnen Epo-
chen doch nach dem meist iiblichen Ablauf
der heiligen Schriften der Veda-Sambhitas,
der Brahmanas, der Upanishaden sowie der
Epen und Puranen usw. dargestellt werden.
Der geschichtliche Faden ist sicher berech-
tigt und bringt vor allem Einsichten in die
vom Autor betonten ,Paradigmenwech-
sel“. Neben dem ausfithrlichen Inhaltsver-
zeichnis wire daher auch eine Zeittafel der
Lektiire entgegengekommen.

Der Autor stiitzt sich hauptsachlich auf
die deutsche Indologie. Die vedische Reli-
gion nimmt daher auch einen eher zu um-
fangreichen Platz ein. Obschon im Hin-
duismus nichts verlorengeht und zum
Verstindnis der spiteren Entwicklung not-
wendig bleibt, ist die vedische Religion und
das, was man als ,Brahmanismus® bezeich-
net, selbst bei gebildeten Hindus wenig pra-
sent. Andererseits kommt die Religion der
»Bhakti“ (Verehrung) zu kurz. Es ist in die-
sem Zusammenhang sogar die Rede von
»Sektenreligionen® (400). Dafl ,,Weltentsa-
ger — Mdnche, Yogins, Sadhus, Samnya-
sins — ,hochstes Ansehen genieflen,
kommt beinahe wie eine Uberraschung da-
her (402). Yoga wird zwar behandelt, aller-
dings ziemlich isoliert. Klar ist, daff Shiva
und Vishnu in ganz Indien hoch verehrt



Besprechungen

werden und ihre Tempel haben. Warum
dies jedoch fiir den Schépfergott Brahma
nicht zutrifft, der Begierde hat, also kein
Yogin ist und infolgedessen auch kein Gott
der Bhakti — eine solche Frage scheint sich
der Autor nicht zu stellen. In diesem Sinn
fehlen theologische Strukturen.

Auf Seite 138 steht fett gedruck
,Dharma ist nicht die kosmische Ord-
nung®. Der Autor bezieht sich auf eine Stu-
die von Wilhelm Halbfass, wonach Dharma
als kosmische Ordnung im Sinn einer uni-
versalen Gesetzlichkeit ,eine spite Erfin-
dung des Neohinduismus® sei. Wie immer
Halbfass diese Behauptung begriinden mag,
der Satz kann so sicher nicht stehen bleiben.
Denn in den Epen und Puranen gibt es
zahlreiche Mythen, in denen ,dharma® zer-
fillt und ,,adharma® aufkommt, wo immer
die ,Drei Welten® betroffen sind. Da steht
sehr wohl ,dharma® als kosmische Ord-
nung auf dem Spiel. Im Hintergrund geht es
um einen Kampf zwischen den Géttern und
ihren Gegnern. Dharma hat die Bedeutung
vom vedischen Rita {ibernommen, gewifl
nicht erst im Neohinduismus. Der Vegeta-
rismus auf das Totungsverbot
(zunichst zur Erhaltung des Viehbestands)
zurtickgefiihrt (138). Im Gesetzbuch des
Manu (V, 39) steht jedoch, daff , Téten im
Opfer gleich Nicht-toten® ist. Der Vegeta-
rismus diirfte also eher theologisch mit der
Entdeckung des Weltverzichts zusammen-
hingen. Wenn der Weltverzichter keine
Opfer mehr darbringt, mufl er vegetarisch
leben. An seinem Ideal haben sich beson-
ders die oberen Kasten ausgerichtet.

Selbstverstindlich kénnen beim Studium
eines so umfassenden Werks Meinungsver-
schiedenheiten aufkommen. Das Buch ent-
hilt jedenfalls eine Fille interessanter De-
tails. So erfahrt der Leser, daf8 der bekannte
Hymnus ,,Bande Mataram® (Heil der Mut-
ter) urspriinglich aus dem Roman LAnanda-
mah® (Tempel der Freude) von Bankim-

wird

candra Chatterjee (1838-1894) stammt, wo
er im Kampf gegen die muslimischen Herr-
scher Bengalens verwendet wird. Der spi-
tere Schlachtruf gegen die Briten gilt noch
heute vielerorts als zweite Landeshymne.
Beim Lesen in dieser Fundgrube sieht man
sich bisweilen in ein Lexikon versetzt (vgl.
z.B. die Ausfilhrungen zum Vaisheshika
261-266). In grofler Fleiflarbeit hat der Au-
tor geschickt zahlreiche Quellen aufgearbei-
tet und erspart so dem Leser, selbst diese
Miihe auf sich zu nehmen. Es entstanden
100 Seiten Anmerkungen (423-523), in de-
nen auch die verwendete Literatur zitiert
Hubert Hinggi S|

wird.

EssLer, Wilhelm K. — MAMAT, Ulrich: Die
Philosophie des Buddhismus. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006.
XVI, 224 S. Gb. 29,90.

Der Frankfurter Logiker und Wissen-
schaftstheoretiker Wilhelm K. Essler, der
seit langem tibetischen Buddhismus in der
Gelugpa-Tradition studiert, hat zusammen
mit seinem Kollegen Ulrich Mamat eine
Neu-Interpretation der Lehrreden des
Buddha, die im Palikanon gesammelt sind,
versucht. Vorauszuschicken ist, daf} sich die
Text-Kanones der einzelnen buddhisti-
schen Richtungen sowohl in Auswahl als
auch Gewichtung der Inhalte unterschei-
den. Essler und Mamat geht es um den
Nachweis, dafl in den buddhistischen Schu-
len bei aller Differenzierung nichts gelehrt
wird, das sich nicht in nuce auch in allen
anderen findet — etwa die Betonung des
Bodhisattva-Ideals und der systematische
Zusammenhang von Geist und Feinstoffli-
chem, der fiir die ,tibetischer Buddhismus“
genannten Richtungen charakteristisch ist.

Um das zu belegen, liefern die beiden
Autoren eine ,rationale Rekonstruktion®
jener Textstellen aus dem Theravada-Ka-

787



