Friedbelm Menne/ees ,5’]

Lichtblicke in Koln

Gerhard Richters Domfenster und das Kunstmuseum Kolumba

Wer den Kélner Dom vom Hauptbahnhof aus direkt durch das Nordportal betritt,
gewinnt einen irritierenden Eindruck: Gleich gegeniiber befindet sich am Ende des
Querhauses gen Siiden ein gewaltiges Fenster mit Tausenden von kleinen Quadra-
ten: Gerhard Richters Kélner Domfenster (2007) — von der Dombaumeisterin erbe-
ten, vom Domkapitel mit grofier Mehrheit beschlossen, der Entwurf vom Kiinstler
gestiftet und durch mehr als 1000 Spenden realisiert.

Nicht weit davon, halbrechts in Richtung Oper, vorbei am Westdeutschen Rund-
funk und der Minoritenkirche mit dem Grab von Johannes Duns Scotus, wurde
iiber einer alten Ruinenlandschaft der ehemaligen Stadtkirche St. Kolumba nach
langer Bauzeit ein neues Museum eroffnet: Kolumba. Kunstmuseum des Erzbistums
Kéln — wie es sich nennt. Das sind zwei Kunstinnovationen von internationalem
Rang, ohne Zweifel Meilensteine fiir das Verhiltnis von moderner Kunst und alten
Kirchen.

Das Domfenster lebt in direkter Einheit mit dem Wetter. Es leuchtet in seinen
kleinen Farbscheiben mal matt, mal hell, mal diffus im iiberstrahlenden Licht, mal
klar zum Abend oder zum Morgen hin. Bei grofler Helligkeit und Sonnenstrahl
scheint es im iiberhellen Licht zu schwimmen; mit der untergehenden Sonne kehrt
es dann in die Farben zurtick. Der Blick findet keinen Halt, an dem er sich ausrich-
ten konnte. Auf viele wirkt das Fenster verwirrend, in seiner Raumwirkung ist es
auf alle Falle verstorend.

Beachtlich sind seine Ausmafle: In 20 Meter Hohe setzt es tiber Portal und goti-
schem Blendwerk an und wirft sich dann weitere 20 Meter hoch an die Wand. Es
beginnt in den steindominanten und doppelwandig angelegten Maflwerkzonen des
Triforiums. Dann zieht es sich hoch in die freien Flichen der sechs Lanzetten, in die
parallelen Fensterbahnen des Obergadens, um dann wieder in das Gestein der Be-
krénung im gotischen Maflwerk auszulaufen. In Stil und Form setzt sich das Fen-
ster von den restlichen Verglasungen der alten Metropolitankirche deutlich ab, die
aus verschiedenen Jahrhunderten (vom 13. bis zum 20. Jahrhundert) stammen. Sie
zeigen in der traditionellen Farbpalette biblische Szenen, weltliche Herrscher und
vor allem helle, abstrakte Ornamente in floralen oder geometrischen Variationen.
Erzihlen die ersteren mit bunten und plastischen Farben in kleinen Details von Sze-
nen und Gestalten aus der Heiligen Schrift, so dimpfen die letzteren das eintretende

48 1/2008 — www.stimmen-der-zeit.de



Lichtblicke in Koln

Licht mit ihrem hellen Grau; sie tauchen die Luxwerte des Raums in eine diffuse
Atmosphire von Licht und Stein, von Hohe und Weite. Die Menschen lassen sich
seit Jahrhunderten zunachst von der Architektur im ganzen ansprechen und wer-
den dann nach und nach von den Fenstern angezogen, in denen ihnen die Verbild-
lichungen einzelner Erzahlungen begegnen. Diese konnen sie dann mit der Erinne-
rung an ihr biblisches Wissen lesen. Solche Vertrautheit vermittelt das vage Gefiihl,
zuhause zu sein. Erst jetzt treten die anderen Kunstwerke in diese vertraute Welt, in
deren Mitte sich der christliche Besucher bewegt, um sich vielleicht danach zur
Liturgie zu begeben, um in die fromme Anmutung erhoben zu werden.

72 ausgewihlte Farbtone

Von dieser verinnerlichten Einheit setzt sich das neue Fenster von Gerhard Richter
—geboren 1932 in Dresden und einer der groflen Kiinstler unserer Zeit — deutlich ab
(Abb. 1). Da hilft es auch nicht, in vermittelnder Absicht darauf zu verweisen, in
ihm seien respektvoll die 72 Farben zur Grundlage genommen, wie sie sich in den
bereits vorhandenen, sehr verschiedenartigen Verglasungen zeigen. Es ist unter den
mehr als 100 Fensterzonen ecin eigenstandiges und darum eigenartiges Werk —
Grund genug fiir zahlreiche Glaubige wie auch Geistliche, kritisch ihr Befremden
dariiber zu bekunden.

Das Fenster selbst mifit in Hohe und Breite exakt 18,92 mal 9,32 Meter. Seine Ver-
glasung setzt sich aus 11263 kleinen Farbquadraten zu 9,6 mal 9,6 Zentimeter zu-
sammen. In ihrer Gesamtheit macht dabei die reine Glasfliche 106 Quadratmeter
aus. Im Grund werden hier zwei Ebenen tibereinandergelegt: das gotische Maffwerk
aus Stein und die quadratischen Farben in Glas. Bei der Art, mit einem solchen Mu-
ster umzugehen, greift Gerhard Richter auf eine eigene Werkgruppe zuriick, die er
in den frithen 70er Jahren entwickelt hatte. Wie er selbst seinerzeit in einem Katalog-
text fur das Palais des Beaux Arts in Briissel im Jahr 1974 erklirte, war es das Ziel die-
ser Arbeiten, alle vorkommenden Farbténe auf einem grofien, bunten Bild darzu-
stellen. Dazu bedurfte es eines Rasters von kleinen Quadraten, das von vier Farben
ausging: von den drei Grundfarben rot, gelb und blau sowie von der Farbe grau.
Dann traten die farblichen Zwischenténe hinzu. Um eine diffuse, gleichgiiltige Ge-
samtwirkung zu erzielen, mufite er eine Methode fiir eine moglichst breite Mischung
konzipieren. Diese erzielte er damals durch einen Multiplikationsprozel mit den
vier Ausgangsfarben. So kam er auf die Zahl 1024, die dann auch den Titel fiir die Ar-
beit abgab. Beim technischen Mischungsprozefl der Quadrate stand computerge-
stlitzt der Zufall Pate. Das strenge Bildsystem in diesem Raster verhinderte im Kopf
des Betrachters die Entstehung jeglicher Art von Figurationen.

Wie bei dem Bild 7024 (1974) liegt auch beim Domfenster ein ikonoklastisches
Konzept zugrunde. Danach wird die Anordnung der Bildelemente so vorgenom-

49



Friedhelm Mennekes S|

men, daf das Bild den figuralen Ordnungs-, Interpretations- und Aneignungsversu-
chungen des Betrachters standhilt und dieser sich nicht voreilig in unangemessenen
Vergleichen und Verstehensversuchen verliert. Das Farbbild soll bleiben, was es ist:
ein optisches Phinomen, das physikalisch von Einzelelementen gehalten wird, den
Pigmentkornern von Photokopien oder den Rasterpunkten einer Zeitungsabbildung
vergleichbar. Das Auge schwankt und bewegt sich daher unentwegt — abhingig von
Wetter, Licht und Perspektive. Der Blick findet keinen Halt, und das einfallende
Licht baut vor dem Glas eine Art Schleier auf. In diesem Fall wird das Fenster auch
nicht wie seine verwandten Bilder von einem rechteckigen oder sonstigen ordnen-
den Rahmen gehalten; vielmehr hingt es in einer differenzierten Halterung in den
gotischen Steinmustern. Seine Grenzen sind so flieflend wie die bunten Gliser: keine
geraden oder schrigen Reihungen, keine dominierenden Strukturen.

Natirlich konnte man unter bestimmten optischen Bedingungen davon spre-
chen, daf} es durch die Triforien eine gelbe Spur zu sehen gibt, ebenso wie sich im
unteren Bereich der Lanzetten horizontal ein Blau hindurchzuziehen scheint, von
dem andere Blauzonen ausgehen. Aber auch diese Eindrticke sind flexibel und hin-
gen zumindest in der Wahrnehmung von physikalischen Faktoren ab. Solche Phi-
nomene sind eher von den Farben ausgehende, dynamisch bewegte Kraftfelder. In
bildlich-abstrakter Vorstellung kommt ihnen vielleicht der Begriff Energiezone
niher. Auch kann sich der Eindruck einer gewissen Rhythmik in der Komposition
vor dem Auge einstellen, doch steht er bei kritischem Riickblick eher dem Puls-
schlag des wahrnehmenden Subjekts nahe als den objektiv sich zeigenden Bild-
strukturen.

Am Ende stehen Irritationen, die Erfahrung von Ohnmacht und als Ritsel offe-
nen Fragen. Dennoch erweckt das Fenster Staunen, wenn es das Licht inkarniert:
transformiert in die sinnlich bunten Strahlen und die verwundernden Projektionen,
die sich zuweilen auf das Gestein werfen; oder wenn Weihrauch aufsteigt und wech-
selnde Farbdominanzen im hohen Raum sichtbar macht.

Unschirfe als Mittel zur schirferen Wahrnehmung

Fiir das Verstindnis der Arbeiten von Gerhard Richter ist der Begriff der Unscharfe
bedeutsam. Danach bleibt der Blick nicht unmittelbar am Motiv auf der Oberfliche
des Bildes hingen, sondern geht durch es hindurch und schwingt wieder ins Auge
zuriick: Er changiert. Weil das Bild in seinen Konturen nicht scharf ist, springt die
Aufmerksamkeit des Betrachters hin und her, vor und zuriick und bleibt schlieflich
auf einer anderen Ebene seiner Wahrnehmung stehen, nimlich bei einer reflektie-
renden Nachdenklichkeit {iber die Frage, was und wie er eigentlich dies oder das
sieht. Derart vergleichbare Wahrnehmungen sind im Zusammenhang von Farbun-
tersuchungen schon zur Bauhauszeit von Josef Albers fiir die Kunst wichtig gewor-

50



AR .ﬁﬁi*

5 A /ade % 3

)
=
S O
S 8
B
a8 =
L‘,H,C
SS
=i o
® O
el
g 5
2
o'~
kil

5 =
D e
m_
g2
[
£5
&) 5
B
s
w O
=
=
=
fE
&
¢ 2
s o
«
- 2
= 90
a O
luld
=)




Friedbelm Mennekes S

den, wenn dieser groflartige Lehrer bei bestimmten angrenzenden Farben oder
Farbtonen von einer Wechselwirkung der Farbe spricht.

Auch der Tkonenfreund weifl von solchen unterschiedlichen Ebenen zu berichten,
wenn er nicht nur auf das Bild schaut, sondern durch es hindurch, also die Tkone als
sogenanntes Fenster der Ewigkeit begreift und als Uberstieg in seine Himmelsvision
nutzt. Eine theologische Position spricht hier gern von einem sogenannten anderen
Blick, demzufolge sie manche solcher Bilder als nicht von Menschenhand gemacht
versteht (archeiropoieta). Bei dem neuen Domfenster konnte daher ein entsprechend
gestimmter Theologe im sogenannten Zufallsgenerator eine kiinstlerische Demuts-
geste sehen und in dem Versuch, nichts eigenes zu schaffen, einen Ansatz fiir eine
lichtmetaphysische Interpretation. Im Umfeld der alten Domfenster wire das viel-
leicht eine Herausforderung zu einer modernen theologischen Analogie.

Gerhard Richter spricht denn auch im Zusammenhang mit dem Unschirfecha-
rakter seiner Bilder nicht ohne sanfte Ironie von Andachtsbildern, also von solchen
Bildern, die — parallel zur lichtmetaphysischen Entziickung — auf eine Ebene zielen,
die jenseits des Bildes liegen. Auf diesen Uberstieg von einer Bildebene in eine an-
dere, das Bild im Zustand der Schwebe, in seiner eigenen Fraglichkeit, zielt er selbst
einmal, wenn er in seinen Notizen vom 28. Februar 1985 formuliert:

»Etwas entstehen lassen, anstatt kreieren; also keine Behauptungen, Konstruktionen, Er-
stellungen, Erfindungen, Ideologien — um so an das Eigentliche, Reichere, Lebendigere her-
anzukommen, an das, was tiber meinem Verstand ist.”

Das wiire dann das eigentlich Moderne an seiner Malerei, daf§ er keine Motive der
[llustration oder des einfachen, dsthetischen Gefallens schafft, sondern Kunstwerke
als eine Vorlage zur Auseinandersetzung, um nicht zu sagen: zur Arbeit, die ihn
{iber das Werk hinauszieht. Dazu ist er ein zu grofier Skeptiker, als dafl er einfach
Bilder mit einer eindeutigen Botschaft malt. Gerhard Richters Arbeiten vollenden
sich erst im Betrachten derselben. Daf sich da etwas einstelle, davon ist seine Hoff-
nung als Maler bestimmt. In diesem Sinn sind sie ikonoklastisch. Er traut den Bil-
dern als Trigern von Absichten und Botschaften nicht. Darum will er auch keine
Geheimnisse hervorbringen, es sei denn, dafl die Bilder den Betrachter zu sich selbst
herausfordern, zu einer Nachdenklichkeit und zu einer Problematisierung seiner
selbst im Umgang mit den Medien. Seine Bilder haben die Kraft, etwas Neues ent-
stehen zu lassen — durch die Augen des Betrachters, auf dessen Umkehr des Sehens
er abzielt — und auf die Umkehr seiner selbst, wie es im Evangelium heifit.

Christliche Bildereuphorie und biblisches Bilderverbot

Bilder als solche sind nicht erst fir die moderne Kunst fragwiirdig, sie sind es im
abendlindischen Kulturraum seit biblischen Zeiten, waren im Christentum immer

52



Abb. 2: Kéln, Dom Siidquerhausfenster Detail
(© Gerhard Richter, Koln 2007, Photo: Max Gronert)

Abb. 3: Kéln, Dom Stidquerhausfenster
(© Gerhard Richter, Dombauarchiv K6ln 2007 / Matz und Schmitz)




Friedhelm Mennekes SJ

umstritten. Selbst die bilderfreundliche Position aus frithen christlichen Zeiten,
etwa die des immer wieder von bildeuphorischen Theologen herangezogenen Kir-
chenvaters Johannes von Damaskus (7./8. Jh.), konnte sich nie vollends durchset-
zen. Wie im judischen Kontext ist auch im frithen Christentum die Darstellung
Gottes in menschlicher Gestalt aus dem Bilderkanon ausdriicklich ausgeschlossen,
obwohl Abbildungen Jesu Christi in der Praxis der Katakombenmalerei wie in den
Aulerungen mancher Theologen als sogenannte histdriai, d. h. als Tllustrationen bib-
lischer Erzdhlungen geduldet und frith als didaktisch gerechtfertigt wurden. Doch
dagegen gab es frith Proteste, etwa von Eusebius, dem Bischof von Konstantinopel
(3./4. Jh.), der sich aufs Heftigste dagegen verwahrte. Auch Epiphanios von Salamis
(4./5. Jh.) erklarte es fiir eine Beleidigung Gottes, wenn man den Schopfer wie einen
Menschen malt und Heilige oder korperlose Engel figurativ abbildet.

Darum ist der Zweifel gegentiber dem Bild ebenfalls ein durchgehender Grundsatz
im Christentum geblieben. Bilderzerstorer (Ikonoklasten) haben immer neben Bil-
derverehrern (Ikonodulen) gestanden. Wirklich eindeutig und dauerhaft durchset-
zen konnte sich keine der beiden Positionen. Das aber ist das Entscheidende in der
Geschichte der christlichen Tradition: Das Bild ist immer umstritten, und der Streit
um das Bild bleibt die eigentliche Konstante. Immer ist das Bild tief fragwiirdig.

Zu allen Epochen, in allen Differenzierungen bricht dieses Problem geradezu re-
gelmaflig auf — und zwar besonders in Zeiten eines vertieft suchenden und ringen-
den Glaubens, wenn er nach Wegen zu einer Erneuerung aus dem Geist seines Ur-
sprungs strebt und sucht. Das war im Mittelalter bei den Reformanstofien der
strengen Monchsorden der Fall, aber ebenso in der Auseinandersetzung der franzo-
sischen Kirche mit den Katharern im Siiden des Landes. Der Konflikt lebte auf
durch die Erschiitterungen in der Reformation und in den anderen Erneuerungsbe-
wegungen, etwa des Pietismus im 19. Jahrhundert. Nicht zuletzt brach er durch in
den Diskussionen tiber eine zeitgemifie Architektur und die Rolle der Kunst in den
Kirchen im 20. Jahrhundert. Diese Bemiihungen beriihrten sich stets mit den Anti-
nomien der Moderne in der Kunst, mit Abstraktion oder Figuration, Illustration
oder Autonomie.

Der Dom vertrigt es

Gerhard Richters Domfenster hat nicht die Stille der Lichtfithrung von Pierre Sou-
lages in der romanischen Abtei von Conques; und nicht die kantigen Schatten-
schnitte von Richard Meiers Jubiliumskirche in Rom; es besitzt nicht die romanti-
sierende Kraft der wechselnden Farbwiirfe in Le Corbusiers Wallfahrtskirche von
Ronchamp oder Steven Holls St. Ignatius-Chapel in Seattle; auch iiberwiltigt es
nicht durch eine eindrucksvolle Materialitat wie im riesigen Glassplitterpuzzle der
sogenannten Fiinf Schwestern im meist zu dunklen Nordquerschiff der Kathedrale

54



Lichtblicke in Koln

von York. Dieses Kolner Fenster sitzt gleichwohl selbstsicher und souverin an sei-
ner Stelle in seiner gewaltigen Eigenart und Kraft. So angewandt es auch sein mag,
es bleibt ein Fremdkorper im Vergleich zu den hoch- und neugotischen oder seinen
von der Renaissance gepriagten Nachbarschaften. Aber keine Frage: Der Dom ver-
trigt es! Das Fenster hilt der Aura des Doms stand. Und braucht er es heutzutage
nicht auch?

Der Glaube hat in unserer Zeit fiir viele Menschen seine Selbstverstandlichkeit
verloren. Die sakrale Kunst und die Glasfenster der Vergangenheit sind ihnen allen-
falls noch nette Beigaben aus vergangener Zeit. Die entsprechenden biblischen De-
tails werden ihnen ohnehin zunehmend fremd. Dieses Fenster aber mit seiner sich
selbst schiitzenden Verweigerung vor jeglichem Illusionismus stellt nur sich selbst
vor — und das, wodurch es wirkt: Licht, Farbe und Verstorung. Damit aber fordert
es wie kaum ein anderes Kunstwerk im Dom den modernen Betrachter zu sich
selbst heraus. Der sakrale Raum, in den er sich hineinwagt, forciert den Gottesver-
dacht und ventiliert ihn im Sehen des Betrachters. Die claritas der Leere im neuen
Fenster und die corporalitas seiner Farben haben eine staunenerweckende und erre-
gende Wirkung. Sie entziehen ihm das Selbstverstindliche und stellen ihn tiber Un-
sicherheit und Fremdheit vor das Unsagbare und vor das, was sich nicht in schnell
begriffenen Formen ausdriicken und konstruieren lifit.

Diese Erfahrung bewegt auch den vielfach abgestumpften Zeitgenossen. Viel-
leicht gerit er im Fragen nach Sinn und Kunst in dieser aufgeklarten Herausforde-
rung, durch diese Art moderner Vernunft ins Schwanken und Zweifeln. Dann
konnte er sich entweder leicht in die architektonischen und kinstlerischen Nach-
barschaften des Domes fliichten — oder er mag in seiner Verstorung wieder in den
Dom zuriickkehren und sich wiederholt vor das Fenster stellen, so er den Mut dazu
findet. Dieses Fenster verkiindet nichts: keinen Gott und keine Bergpredigt. Aber
es hat als kalkulierte Membrane einen michtigen Stil und eine unverbrauchte ,,Spra-
che“. Es zwingt den sensiblen Betrachter zur Stellungnahme gegentiber dieser ge-
ballten und fokussierend geformten Gewalt des Lichts, die Sinne und Geist heraus-
fordert. Von solcher Macht sprach vor vielen Jahren einer der groflen Architekten
des letzten Jahrhunderts, Le Corbusier:

Der Schliissel, das ist das Licht.

Und das Licht erhalt Formen.

Und diese Formen haben Gewalt, zu erregen

durch das Spiel der Proportionen,

durch das Spiel der Beziehungen,

der unerwarteten, verbliiffenden.

Aber auch durch das geistige Spiel

ihres Grundes zu sein:

ihre wahrhaftige Geburt, ihre Fihigkeit zu dauern, Struktur. !

55



Friedhelm Mennekes S|

Ein neues Museum an historischem Ort

Dem Kolner Lichtblick des Domfensters gesellte sich wenige Tage spiter ein zwei-
ter hinzu: die Neueroffnung des ehemaligen Erzbischoflichen Didzesanmuseums.
Ein Ort besonderer Art sollte es werden, so seine jahrzehntelange Zielsetzung,
Kraft der besonders kunstfreudigen Landschaft des Rheinlandes ragt es seit seiner
Griindung im Jahr 1853 unter seinen vergleichbaren Geschwistern andernorts
durch seine Offenheit und das wechselnde Interesse an der jeweils zeitgendssischen
Kunst heraus. In mehreren Anlaufen suchte es nach dem letzten Weltkrieg seinen
Weg und seinen Standort, bis es schliefllich im Jahr 1989 in die direkte Trigerschaft
des Erzbistums uberging.

Das hatte weitreichende Folgen. Mit Joachim Plotzek wurde ein versierter Kunst-
historiker als Leiter gefunden, der bald darauf zwei weitere Kolleginnen und einen
Kollegen in ein Team zusammenzurufen wufite: Ulrike Surmann, Katharina Winne-
kkes und Stephan Kraus. Unter der geistigen Fiihrung des Kélner Erzbischofs Joa-
chim Kardinal Meisner entfaltete sich ein gemeinsamer Geist fiir die weiteren Pla-
nungen. Der angemessene Ort fiir einen Neubau wurde bald in der Ruine der
traditionsreichen ersten Kolner Pfarrkirche St. Kolumba gefunden (Abb. 4). Sie ge-
wann fiir die Kélner seit dem Krieg den Stellenwert einer symbolischen Wunde. Sie
legte offen, was verloschen war: das glorreiche Kéln in Triimmern. Einzig eine goti-
sche Madonna hatte dem systematischen Bombardement weitgehend standzuhalten
vermocht. Seit der frithen Nachkriegszeit umhaust sie bis auf den heutigen Tag eine
kleine Kapelle mitten in den Ruinen. Das Ganze sollte jetzt einen Uberbau bekom-
men und das neue Museum sich tiber den Triimmern erheben. Die Idee entwickelte
sich, ein 1997 ausgeschriebener internationaler Wettbewerb sondierte den Architek-
ten Peter Zumthor unter Hunderten von Bewerbern fiir den ersten Preis heraus.

Diese Entscheidung war mit den vielfiltigen Erfahrungen des Schweizers und sei-
nem beruflichen Ernst ein grofler Gewinn. Seither wirkten die Auftraggeber, das
Erzbistum und die Museumsleute mit dem Architekten aufs engste zusammen. Viele
Details mufiten dabei durchaus ihre Konflikte durchlaufen, aber nie brach diese grof}
gewordene Gruppe auseinander. Der Teamgeist der Kunsthistoriker sollte sich in
Idee und Verantwortung auf die anderen iibertragen. Deshalb wurden auch keine be-
stimmten Vorgaben fiir das Museum an den Baumeister gemacht. Qualitit war das
Stichwort, worin sich der gemeinsame Geist zunichst konkretisierte. Er bezog sich
auf die Verantwortung vor dem ererbten offenen Baugrund, der eine 2000 Jahre alte
Archiologie offenlegte: von rémischen Bauresten iiber frinkische, romanische, go-
tische, barocke Substanzen bis ins letzte Jahrhundert hinein. Doch neben der Verant-
wortung wurde Wert gelegt auf die Qualitit der Baumaterialien, auf die entstehen-
den Lichtverhdltnisse, die Raumfolgen, die musealen Wegmarkierungen, die
Blickachsen, die Perspektiven und auf das Zusammenspiel von Kultur, Kirche und
Architektur. Am Ende entstand fiir das Museum inmitten dieses historisch gewach-

56



Abb. 4: Peter Zumthor: Kolumba, Kunstmuseum des Erzbistums Koln
(© Kolumba 2007, Photo: Héléne Binet)

L



Friedhelm Mennekes S|

senen Areals auf ca. 1600 Quadratmetern ein beziehungsreicher, lebendiger Neubau
mit drei Hauptgeschossen, in denen 16 sehr unterschiedliche Riume fiir die wech-
selnde Prisentation der Kunstsammlung gewonnen werden konnten.

Der Begriff der Qualitit erstreckte sich aber nicht nur auf die Planungen, son-
dern differenzierte sich zudem auch auf Zielvorstellungen wie Einfachheit, Offen-
heit, Phantasie und museale Didaktik. Einfach ist der Baustil: Materialien, Formen
und Farben kommunizieren als eine Art Symphonie in grau. Hier spielen die ei-
gens fiir das Museum entwickelten Ziegel mit dem offen gelegten Basalt und dem
alten Tuffstein ihren Part. Grau sind die Auflenmauern aus Backstein, der Lehm-
putz an den Innenwinden, der jedes frither einmal benutzte Nagelloch fleckenlos
zu egalisieren erlaubte. Thr eigenes Grau haben die Béden aus Jurakalk und der
glinzende Terrazzo — und doch behilt jedes Material seinen eigenen Farbton. Ein
Grau verbindet sich mit dem anderen und zeugt eine bergende Atmosphire fiir die
Begegnung des Hauses mit der Kunst, ohne sich ihr aufzudringen oder sie zu un-
terwerfen.

Kunst belehrt nicht

Offen ist das Verstindnis der Kunst. Hier 6ffnet der Mafistab Qualitit die gesamte
Breite schopferischen Tuns: Skulptur, Bild, Graphik, Gebrauchsdesign, Werken-
semble, Installation, bewegtes Bild. Die Grenzziehung zwischen freier und ange-
wandter Kunst ist aufgehoben, die von sakraler und profaner Kunst ebenso. Des-
halb wird auch das Vergangene nicht gegen das Heutige ausgespielt. Und
ausdriicklich 6ffnet sich die Kunst zur Koexistenz mit dem architektonischen
Raum, zur Musik, zu Poesie und Tanz.

Die Phantasie des Betrachters soll eine wesentliche Rolle spielen. Er erhilt dazu
eine wichtige Hilfestellung: den intimen Raum im Museum. In dieser Einheit kann
er sich mit der Kunst konfrontieren: Es ist der intime, persénlich tiberschaubare
Raum, in dem der Mensch sich mit dem einzelnen Kunstwerk konfrontiert sieht. In
dieser Geste liegt ein grofles Vertrauen in die Kunst selbst — als einer in Form und
Inhalt konzentrierten Geistigkeit. Nicht dafl sie spriche, aber sie beriihrt. Kunst be-
lehrt nicht, sie 6ffnet ein Staunen tiber ihre Ritsel, die sie verschliisselt, und denen
sich das Subjekt mit seinen Fragen nihert und zu schaffen macht.

An dieser Stelle 6ffnet sich eine zweite Hilfestellung in diesem Museum. Die vie-
len kleinen Riume erméglichen nicht nur eine konzentrierte Prisentation einzelner
Werke, sondern auch die qualititvollen Beziehungen zwischen alt und neu, zwischen
einem in seiner Art eher vertrauten Kunstwerk mit einem neuartigen, befremdenden.
Hier zeigt sich ein didaktisches Programm, das die Blockaden einer bestimmten
Kunstgeschichte authebt und die Kunst nicht immer nur unter evolutionirer Dyna-
mik auf ihren gegenwirtigen Entwicklungsstand hin anschaut. Hier wird ein be-

58



Lichtblicke in Kéln

scheidenerer, selbstverstindlicher Umgang gepflegt mit Farbe und Form, Stil und
Funktion, Nihe und Distanz.

Das hat die Kunst mit Religion und mit der subjektiven Freiheit gemeinsam: Sie
alle leben von der Erfahrung, vom Schweigen und vom Fragen. Dazu brauchen sie
Konzentration, den Mut zur Selbstbegegnung und die anregenden Atmospharen,
die helfen, eine Kultur des Privaten aufkommen zu lassen. Nur so findet der
Mensch zu sich selbst. Um es mit den im Katalog zitierten Worten von Werner Spies
zu sagen, einem der anregungsreichen Kunsthistoriker mit grofler Lehr- und Mu-
seumserfahrung:

»Die Begegnung mit einem Kunstwerk kann dem Einzelnen die Vorstellung vermitteln,
dafl er ein Individuum ist, daf} er letztlich allein ist. Er erfihrt, daf es in diesem unverwech-
selbaren Augenblick auf ihn ankommt, auf seinen Blick und seine Passion. Das Werk ist ihm
allein ausgeliefert, es bedient ihn allein. Doch es wartet auf eine Antwort, die nur der Ein-
zelne finden kann.“

Zu solcher Antwort soll der Betrachter in diesem Museum finden. Es ist seine be-
griflenswerte Absicht, dem einzelnen Werk ebenso seine Privatheit zukommen zu
lassen wie dem Betrachter selbst. Darum gibt es weder schnelle Kurzinformationen
(nicht einmal Namen und Titel), noch werden die in der Giblichen, gesellschaftlich
akzeptierten Sprache aufgeblasenen, objektiven Informationsfliisse fiir den Besu-
cher erlaubt. Die Dimension des Kunstkabinetts tritt dazwischen und gewihrt ei-
ner derartigen Belehrung keinen Raum. Es befreit Werk und Auge zur Begegnung
in der Intimitit des Erlebens. Innerliches Bertihren ist angesagt, erregtes Ergriffen-
sein und spielerische Phantasie ebenso.

Aber nicht nur die einzelnen Riume machen den Reiz dieses Hauses aus, sondern
die Weise, wie diese sich auf verschiedenen Ebenen aneinanderreihen. Dabei iiber-
rascht die in zackigen Spiralen und unerwarteten Wendungen sich schlingelnde
Raumfolge: Von ihrer Linearitit gehen immer wieder Seitenwege ab. Sie fithren in
ein oder zwel neue Seitenrdume. Dabei muf8 der Besucher jeweils eine kleine
Schwelle iibersteigen, denn diese Riume liegen auf einer anderen Ebene. Uber-
schreitet er sie, verliflt er seinen Pfad und gerit in Zonen von hoher Dichte. Hier
herrscht der Charakter von Endstationen. Die Versuchung liegt nahe, nicht nur ei-
nen Halt einzulegen, sondern dem Reiz des neu Entdeckten zu erliegen und den Be-
such hier abzuschlieflen. Dieses Museum will durchaus nicht alles zeigen und nicht
vollstindig abgeschritten sein. Lingeres Verweilen ist hier sinnvoll. In solchen Ver-
dichtungen dehnen sich Raum und Zeit — um es mit Joseph Beuys zu sagen: in
Uber-Raum und Uber-Zeit. Am Ende veristelt sich der Weg: je nach Sicht in fiinf
Ausldufe oder in drei turmhohe Ausblicke.

Weite Felder des Fragens konnen sich hier auftun. Dessen Sinn liegt nicht in lang-
atmigen Antworten, sondern in der Fraglichkeit des Lebens und der Kunst selbst,
wie James Lee Byars (1932-1997), ein Kiinstler der Sammlung, nicht miide wurde zu

29



Friedhelm Mennekes SJ

betonen. Solche Fragen artikulieren, formen und nahren das moderne Bewufitsein,
das sich im Hier und Jetzt finden mufi. In solch unbelasteter Atmosphire kann es da-
her zu einer existentiellen, vorurteilsfreien Auseinandersetzung mit sich selbst kom-
men, entlang den Fragen des Seins und des Sinns, in der geduldigen Formulierung ei-
nes personlichen Standpunkts und neuer Erkenntnis durch das sehende Begreifen.

Bewahrung des Ererbten und Auseinandersetzung mit dem Neuen

Ohne Zweifel besitzt das neue Museum seinen Fokus im tiberschaubaren Kunstka-
binett und in der Begegnung eines alteren mit einem jiingeren Kunstwerk. Hier in-
szenieren die Kuratoren die moglichen Begegnungen zweier Werke, die im Besu-
cher dann ihre schopferische Aktualisierung finden. In der manchmal etwas
romantisierenden Sprache der Kuratoren heift dies:

»Das Museum ist ein Ort der Langsamkeit, der Konzentration, der spielerisch-kreativen
Auseinandersetzung, des Neugierigmachens auf ein Universum des so noch nicht Gesehe-
nen, ein Fiillhorn unverbrauchter, staunenswerter, iiberraschend neuer und ebenso tiberra-
schend unvertrauter alter Sichtweisen menschlichen Weltverstehens in individuellen Bildfin-
dungen.®

Deshalb nennt sich das neue Museum auch nicht mehr Diézesanmuseum, son-
dern Kunstmusenm. Darin liegt ein weiterer Akzent des neuen Geistes in diesem
Haus. Geboren wie viele andere kirchliche Hauser im 19. Jahrhundert, war es sein
erstes Ziel, durch Sichern, Aufbewahren und Aufsammeln von sakralen Kunstwer-
ken diese vor dem Verkauf, dem Verschleudern oder Verkommen zu retten. Das be-
dingte eine konservatorische und historische Schwerpunktsetzung. Im neuen Kol-
ner Museum spielen neben der alten seit mehr als 20 Jahren auch moderne und
zeitgendssische Kunst eine grofie Rolle. Dies verdnderte die Praxis. Neben der Be-
wahrung des Ererbten wird damit auch der Gegenwart eine hohe Bedeutung zuge-
messen. Das fihrte schliefflich zum Sammeln und Ankaufen von Altem und
Neuem. Nicht erst seit 1989 erwirbt das Museum zeitgendssische Kunst, aber von
diesem Zeitpunkt an sammelt es in einer bestimmten Systematik. Hinter dem sanf-
ten und irenischen Geist des Teams verbirgt sich eine konsequente Entschiedenheit,
mit der es immer wieder gelingt, auf breiter Basis sehr gezielt Ankaufe zu tatigen.
Die dafiir notigen privaten und offentlichen Gelder wie diskrete Sponsoren wissen
sie dabei stets mit gliicklicher Hand aufzutreiben, freilich deckt auch das Erzbistum
loyal dieses qualitative Engagement in der Realitit.

Den Kunsthistorikern des Museums ist es frith gelungen, ein dichtes Netz von In-
formationen und Freunden aufzubauen. So kamen sie in den Besitz von Stiftungen
aus Kiinstler- und Sammlernachlissen und fanden zudem Wege, einen engagierten
Kreis aus Sponsoren aufzubauen. Es ergaben sich ungewéhnliche Erwerbungen so-

60



et ]
Ve ;iﬂ:u

Abb. 5: Richard Serra: The Drowned and the Saves (1992), Schmiedestahl, zwei Winkel,
je 147 x 155 x 35 cm (© Kolumba 2007, Photo: Lothar Schnepf)

61



Friedhelm Mennekes S]

wohl von internationaler Kunst aus dem 20. Jahrhundert wie von der Kunst, die in
der lebendigen Kunstszene des Rheinlandes entsteht. Die Sammlung setzt freilich
andere Schwerpunkte als der Mainstream in den Museen Europas, Nordamerikas
und Ostasiens.

Asthetische Vernunft und christliche Spiritualitat

Ohne hier auf die einzelnen Unterschiede einzugehen, seien Namen genannt: An
der Spitze steht der Amerikaner Paul Thek (1933-1988), von dem Kolumba welt-
weit den grofiten Werkblock besitzt. Es folgen Arbeiten von Kiinstlern wie Josef
Albers, Joseph Beuys, Eduardo Chillida, Rudolph de Crignis, Roni Horn, Jannis
Kounellis, Joseph Marioni, Agnes Martin, Antonio Saura, Richard Serra und ande-
ren. Daneben sind es die Kiinstler, die im Rheinland leben und arbeiten, wie Mo-
nika Bartholomé, Heinz Breloh, Felix Droese, Herbert Falken, Chris Newman,
Michael Toenges, Peter Tollens, Andor Weininger. Aber diese ausgewihlten Namen
allein machen nicht das Besondere des Museum aus. Es sind vor allem die sehr sorg-
faltig ausgesuchten und angekauften Werke und Werkblocke alter und neuer Kunst
sowie ithre Kombinationen mit den Bestinden dieses alten Museums, die von der
Spitantike bis in die Gegenwart reichen. Was sich hier an Kunst findet und wie da-
mit umgegangen wird, sucht weltkirchlich wie weltweit seinesgleichen. Das Mu-
seum spielt dadurch eine fiihrende Rolle in dem Versuch, dsthetische Vernunft und
christliche Spiritualitit beispielhaft miteinander zu vermitteln.

Die Kombinationen zweier oder mehrerer Werke, wie sie in diesem Museum zu
einem didaktischen Merkmal geworden sind, verantworten sich in ihren Nachbar-
schaften nicht allein vor der Kunstgeschichte, sondern ebenso vor den anregend
wirkenden raumlichen Bedingungen des neuen Gebiudes wie den konkreten, for-
malen und inhaltlichen Bezichungen. Von den zahlreichen Uberlagerungen in der
ersten Hingung, deren hohe Qualitat hoffentlich in Zukunft beibehalten werden
kann, seien einige kurz angesprochen.

Die erste ist die Beziehung zwischen Richard Serras The Drowned and the Saved,
1992 (zwei aneinander gelehnte Eisenwinkel aus Schmiedestahl; je 147 mal 155 mal
35 Zentimeter), in der ruinsen, nach oben hin offenen Sakristei mit der Totengruft
darunter (Abb. 5). Zwei geometrische Zeichen stiitzen einander und geben sich so
ihren Halt inmitten einer offenen Kriegsruine mit einem Hohlraum darunter. In
ihm haben die durch den Krieg, die archiologischen Grabungen und die statischen
Griindungen durcheinandergewirbelten Gebeine ihre letzte Ruhe gefunden. So fin-
den die am Ort Ergriffenen, Ertrunkene wie Gerettete von einst, zueinander.

Zwei weitere Beispiele legen bewegte Verbindungslinien zwischen zwei mittelal-
terlichen Werken und Beispielen aus der Gegenwart aus. Zum einen sind es die em-
blematisch in die Gegenwart gesetzten Crosses von Andy Warhol und die lebens-

62



Lichtblicke in Kéln

grofie, ausdruckstarke Holzskulptur eines Ecce Homo vom Ende des 15. Jahrhun-
derts. Zum andern sind es die Zwei Reishduser, 1991/92 (Marmor und Reis; jeweils
ca. 20 mal 22 mal 90 Zentimeter) von Wolfgang Laib und das einzigartige Elfen-
beinkreunz, ca. 1160 (Hohe 54 Zentimeter). Beide Werke kommunizieren varianten-
reich in ihren Dimensionen wie in den Materialien vor einem grofien Fenster in
Licht und Wei}. Uber ihre Formen in Haus, Kreuz und Reishaufen weisen sie die
Phantasie in eine tbergreifende Einheit, in das kleine Rund einer weiflen Hostie
vielleicht, der zeichenhaften und symbolischen Verdichtung des katholischen Chri-
stentums.

Ein letztes Beispiel fur die vielfaltigen Werkbeziehungen, wie sie dieses Museum
ausstellt, mag schlieflich die von Paul Theks Meat-sculpture with butterflies, 1966
(Wachs, Plexiglas, Resopal; Hohe 51,5 Zentimeter), und Rebecca Horns mechani-
scher Skulptur Berlin Earthbound, 1994, sein. Ist es auf der einen Seite das aus
Wachs gebildete, bemalte und mit Schmetterlingen applizierte grofie Stiick Fleisch,
das sich in seiner ganzen Doppeldeutigkeit zwischen Tod und Leben zeigt, so er-
hebt sich durch einen zunachst unsichtbaren Mechanismus plotzlich und unvermit-
telt ein leerer, geoffneter Koffer mit sanftem Flugelschlag wie ein Schmetterling
leise in die Luft nach oben, um dann ermattet und seicht aus der Héhe wieder auf
den Boden zuriickzusacken. Er scheint im Unterschied zum gefliigelten Fleisch un-
ausweichlich an diese Erde gefesselt zu sein. Ein im Inneren durch ein rotes Band
ausgelegter Davidstern hilt diesen Gegenschlag auch historisch fest und erinnert
zugleich in ernster Poesie an die Vergangenheit in einem Land, das mit keiner Ge-
genwart mehr davon loskommen wird.

Nach der Eroffnung des Museums hat Kolumba in grofier Breite viel Lob erhal-
ten. Darin spricht sich nicht nur objektive Anerkennung fiir ein buchstiblich der
Wunder volles Kunstinstitut aus, sondern auch die Hoffnung, daf es in der Mu-
seumslandschaft noch beachtliche Entwicklungsméglichkeiten gibt. In einigen
kirchlichen Museen haben die Kélner Entwicklungen lingst Friichte getragen, in
Wien zum Beispiel, aber auch in Freising oder in Wiirzburg. Was einst mit den Va-
tikanischen Museen begann, scheint im Weltkreis gegriffen zu haben und wird hof-
fentlich auch auf Rom wieder zurtickwirken, als Segen fiir beide: #rbi et orbi.

Wenn viele alte Kunstwerke als eingefiihrte Zeichen des Glaubens gelten, so fast
alle modernen als Dokumentationen des kreativen Zweifelns. Aber gerade in dieser
Doppelheit von Glaube und Zweifel sieht Joseph Ratzinger in seiner ,Einfihrung
in das Christentum® eine Geist und Sinne befruchtende und verheiflungsvolle Vi-
sion. Danach mache es die Grundgestalt menschlicher Intellektualitat und Existenz
aus, dafl der Mensch nur glaubend und zweifelnd, nur angetochten zur Gewiflheit
seines Daseins finde:

Und dann konne vielleicht ,,so gerade der Zweifel, der den einen wie den anderen vor der
Verschlielung im bloff Eigenen bewahrt, zum Ort der Kommunikation werden. Er hindert

63



Friedhelm Mennekes S|

beide daran, sich véllig in sich selbst zu runden, er bricht den Glaubenden auf den Zweifeln-
den hin und den Zweifelnden auf den Glaubenden hin auf. Fiir den einen ist er seine Teilhabe
am Geschick des Ungliubigen, fiir den anderen die Form, wie der Glaubende trotzdem eine
Herausforderung an ihn bleibt.*?

Eine dhnliche Gemeinsamkeit sicht ein Kiinstler unserer Zeit, der Anglo-Inder
Anish Kapoor (geb. 1954), wenn er anlifilich seiner Kélner Ausstellung sagt:
,Kunst und Religion kommen darin iiberein, dafl sie die Welt, wie der Mensch sie
sicht, auf den Kopf stellen. Sie bilden die Welt nicht ab, sondern bauen sie auf, sie
kreieren keine Abbilder, sondern schaffen Perspektiven, die den Menschen zu sich
und zu einem neuen Aufbau seiner Welt fithren.“?

ANMERKUNGEN

! Le Corbusier, In Ronchamp (Stuttgart 1957) 27.

2J. Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubensbekenntnis
(Miinchen 1968) 24.

* Anish Kapoor, hg. v. C. v. Bliicher u. K. Danch, Katalog Kéln (Kunst-Station Sankt Peter 1997) 34.

64



