Kardinal Franz Konig — Jacques Dupuis S|

Unterwegs zu einem Dialog der Religionen

Kardinal Franz Konig (1905-2004) und Jacques Dupuis SJ (1923-2004) waren Pioniere des
interreligiésen Dialogs. Wir dokumentieren im folgenden ein Gesprich zwischen den beiden
vom 16. Juli 2003, das Christa Pongratz-Lippitt, Korrespondentin der Wochenzeitung
»Lhe Tablet® in Wien, moderierte, aufzeichnete und mit einer Einleitung versehen hat. Das
Gesprich wurde auf Englisch gefithrt und ausgehend von den Bandaufzeichnungen ins
Deutsche tibersetzt. Die hier diskutierten Fragen bleiben auch heute aktuell und instruktiv.

Die Redaktion

Anfang Juli 2003 rief mich Kardinal Franz Kénig an, um mir mitzuteilen, daf§
er einen Brief vom belgischen Jesuiten Jacques Dupuis bekommen hatte. Dupuis
wollte wissen, ob es Konig recht wire, wenn er nach Wien auf Besuch kime, um
ihm persénlich dafiir zu danken, dafl er ihn mehr als vier Jahre zuvor in der inter-
nationalen katholischen Wochenzeitung ,, The Tablet“ (16. 1.1999) 6ffentlich ver-
teidigt hatte. Obwohl sie zu der Zeit, als Dupuis” Werk von der Glaubenskon-
gregation untersucht wurde, mehrmals telephoniert hatten, hatten sie sich nie
personlich kennengelernt. Konig sagte mir auch, daff Dupuis ihn gebeten hatte,
einen Artikel iiber den Stand des interreligiosen Dialogs — besonders was Asien
und vor allem Indien betraf — zu schreiben. Er sollte die neuesten Entwicklungen
in Rom berticksichtigen — vor allem seit der Veroffentlichung der Erklarung ,,Do-
minus lesus® uber die Einzigkeit und die Heilsuniversalitit Jesu Christi und der
Kirche durch die Glaubenskongregation im Jahr 2000. Dann wollte Dupuis noch
wissen, ob der Kardinal sein neuestes Buch ,,Christianity and the Religions®
(2002), welches er Konig gewidmet hatte, eventuell rezensieren wiirde. Dupuis
hoffte, daff der Artikel und die Buchbesprechung gemeinsam in The Tablet er-
scheinen konnten.

Der Kardinal war gern bereit, auf Dupuis’ Vorschlige einzugehen. Der interreli-
giose Dialog hatte ihn immer fasziniert und blieb zeitlebens eines seiner Hauptin-
teressen. Bereits lange vor der Jahrtausendwende wurde er nicht miide zu betonen,
daf der interreligiose Dialog im dritten Millennium von hochster Prioritit sein
wiirde. Er hatte Dupuis’ Buch ,, Toward a Christian Theology of Religious Plural-
ism*“ (1997), nachdem es von Gerald O’Collins SJ in The Tablet im Januar 1998 be-
sprochen worden war, sofort bestellt und mit allergréfitem Interesse gelesen. ,Das
Buch hat mich wirklich einige Wochen nicht losgelassen, meinte er hinterher. Er
hat mir diese Ausgabe von Dupuis’ Buch spiter geschenkt. Es enthilt zahlreiche,
am Rand mit Bleistift hingekritzelte Notizen und ein dickes Biindel von Blittern
mit Bemerkungen und Fragen.

232 4/2008 — www.stimmen-der-zeit.de



Unterwegs zu einem Dialog der Religionen

Etwa im April des folgendes Jahres (1998) forderte die Glaubenskongregation
Dupuis auf, einige Fragen beziiglich der theologischen Standpunkte in seinem Buch
zu beantworten. Konig rief mich sofort an und bat mich, den damaligen Chefredak-
teur von The Tablet in London, John Wilkins, zu fragen, ob er Dupuis in seiner
Zeitschrift 6ffentlich verteidigen dirfe. Obwohl ich bereits mehrere Jahre mit dem
Kardinal zusammengearbeitet hatte und seine Ruhe bei unseren Interviews trotz
der vielen Fristen, die er einhalten mufite, immer bewundert hatte, war das jetzt
plétzlich ganz anders. Der Fall Dupuis ging ihm offensichtlich sehr nahe. Wihrend
der Untersuchung bat er mich wegen des Artikels mehrmals, zu ihm zu kommen,
aber anstatt wie gewohnt wihrend unserer Arbeit an dem Artikel ruhig in seinem
Fauteuil sitzen zu bleiben, stand er oft auf, schritt im Zimmer auf und ab, unter-
brach 6fters das Gesprich mit der Entschuldigung, er miisse von seinem Schreib-
zimmer aus mit Rom telephonieren, um etwas zu tiberpriifen usw. Einmal kam er
von einem solchen Telephongesprich sehr blafl zuriick. Seine Hand zitterte, als er
nach einem Buch griff — was ich weder zuvor noch nachher je wieder bei ihm beob-
achtete. Wie sich spater herausstellte, war ihm der Verdacht gekommen, dafl das
Buch in Rom nicht griindlich genug studiert worden war, vielleicht, weil es damals
erst auf Englisch erschienen war, und moglicherweise keiner der Verantwortlichen
in Rom die nétigen englischen Fachkenntnisse hatte.

Konig rief mich damals auch 6fters zwischen meinen Besuchen an, um zu fragen,
ob ich neueste Nachrichten vom damaligen Romkorrespondenten von The Tablet,
Gerard O’Connell, tiber Dupuis’ Gesundheitszustand hatte, da dieser inzwischen
zusammengebrochen war und sich im Krankenhaus befand. Ich habe mehrere Ton-
bander dieser ersten Vorbereitungsgespriche fiir den Artikel ,,Zur Verteidigung von
Pater Dupuis® fiir The Tablet, auf denen Konig mir seine Gedanken diktierte. Als
ich sie mir jetzt das erste Mal seit damals wieder angehort habe, ist mir klarer denn
je geworden, wie erschiittert Konig war tiber die Art und Weise, wie Dupuis von
Rom behandelt worden war und wie tieftraurig thn die Vorgehensweise der Glau-
benskongregation machte. Bei meinen damaligen Besuchen saff er oft da, schiittelte
den Kopf und murmelte: ,,Wo bleibt der Geist des Konzils?“, oder: ,,Wie konnten
sie das einem so loyalen Mann wie Dupuis antun?“ Er war fest entschlossen, Du-
puis zu verteidigen. Andererseits widerstrebte es thm zutiefst, sich 6ffentlich gegen
die Glaubenskongregation zu auflern. K6nig war tiberaus loyal, wenn auch manch-
mal vielleicht kritisch loyal. Wahrend des ganzen Verfahrens gegen Dupuis konnte
man ganz klar beobachten, dafl es ihm schlaflose Nichte bereitete. Auch wenn er als
Erzbischof von Wien lingst emeritiert war, lag die Burde seines Amtes als Kardinal
schwer auf seinen Schultern.

Sechs Wochen spiter, am 1. Mirz 1999, erhielt Kardinal Kénig einen personlichen
Brief vom damaligen Prafekten der Glaubenskongregation Kardinal Joseph Ratzin-
ger. Dieser zeigte sich sowohl ,erstaunt® als auch ,traurig tber Konigs Artikel
»Zur Verteidigung von Pater Dupuis® in The Tablet, und er verteidigte die Glau-

253



Kardinal Franz Kinig — Jacques Dupuis S]

benskongregation. Am selben Tag erhielt der damalige Chefredakteur von The
Tablet eine Kopie dieses Briefes in englischer Ubersetzung von Kardinal Ratzingers
Biiro mit der Bitte, ihn zu veroffentlichen. Ich konnte Kardinal Konig tiberreden,
Kardinal Ratzingers Brief zu beantworten, und beide Briefe erschienen in der nich-
sten Ausgabe von The Tablet.

Seither waren mehr als vier Jahre vergangen. Jacques Dupuis wollte Mitte Juli
nach Wien kommen. Kénig schlug vor, daff wir — Kénig, Dupuis und ich — uns viel-
leicht sogar einen ganzen Tag, und zwar Mittwoch, den 16. Juli, fir die Interviews
Zeit nehmen sollten. Es war damals auflerordentlich heiff, und bereits seit einigen
Tagen wurden in Wien tiglich mehr als 40° C gemessen. Das war jener Sommer in
dem so viele — vor allem iltere — Menschen in Europa wegen der Hitze gestorben
waren. Kardinal Kénig war damals immerhin bereits 97 und Pater Dupuis fast 80
Jahre alt. So meinte der Kardinal, dafl alles in Ruhe besprochen werden konne,
unterbrochen von mehreren Kaffeepausen und einem Mittagessen. Wir waren dann
auch tatsichlich den ganzen Tag von 10.30 Uhr bis nach dem Abendessen zusam-
men. Ich erinnere mich, daf es bereits dunkel war, als der Kardinal uns hinunter
zum Taxi begleitete, in dem ich Pater Dupuis zuriick ins Jesuitenkolleg fiihrte.

Einige Tage nach diesem Treffen ist Kardinal Kénig wahrend eines Urlaubs in
Mariazell gestiirzt und hat sich den Oberschenkelhals gebrochen. Trotz stunden-
langer Bewuftlosigkeit nach der Operation, hat er sich dann doch wie durch ein
Waunder vollkommen erholt und konnte bereits einige Wochen spiter seine Arbeit
wieder aufnehmen. Er besuchte Pfarreien und firmte junge Leute bis etwa drei Wo-
chen vor seinem Tod. Er starb friedlich im Schlaf am 13. Marz 2004, acht Monate
nach dem Treffen mit Pater Dupuis. Er ist nie dazu gekommen, den Artikel und die
Rezension, die er mit Dupuis besprochen hatte, zu schreiben, und nur neun Monate
nach seinem Tod starb véllig unerwartet auch Pater Dupuis.

Gesprich zwischen Kardinal Franz Konig und Jacques Dupuis §]

Dupuis: Es ist besonders wichtig, den interreligiésen Dialog im asiatischen Kontext
zu sehen. Die grofie Frage ist, wie man Jesus Christus in einem Land wie Indien
heute verkiindigt. Wenn man einmal anfingt von ,proclaim® (verkiinden) zu reden
— ich meine, wenn man tatsichlich das Wort ,,proclaim® beniitzt —, dann suggeriert
das irgendwie eine Verpflichtung, allen zu verkiinden, dal Christus der einzig
wahre, universale Erléser ist, und daf diejenigen, denen man das verkiindet, sich
zum Christentum bekehren miissen. Die Foderation Asiatischer Bischofskonferen-
zen (FABC) zieht es vor, das Wort ,evangelisieren® zu beniitzen. Aber manche
Mitglieder der Hierarchie — und Rom — beniitzen oft das Wort ,evangelisieren® (to
evangelise) fiir ,verkiinden® (to proclaim). Man mufl ganz klar machen, daf} Evan-
gelisierung nicht blof Verkiindigung ist. Evangelisieren heifit zuallererst, christ-

234



Unterwegs zu einem Dialog der Religionen

liches Zeugnis ablegen. Zweitens heifft es, sich fiir Gerechtigkeit und die Befreiung
der Menschen von ungerechten Praktiken einzusetzen. An dritter Stelle folgt der
interreligiose Dialog und schliefflich — das heifit in der Reihenfolge der Priorititen
erst an vierter Stelle — kommt die Verkiindigung (proclamation), so wie es vom
Sekretariat fiir die Nichtchristen, dem heutigen Papstlichen Rat fiir den Interreli-
giosen Dialog, festgelegt wurde. Im indischen Kontext sind der Einsatz fiir die Be-
freiung von Ungerechtigkeit und der interreligiose Dialog am wichtigsten. Daher
kann man Evangelisierung nicht einfach mit Verkiindigung gleichsetzen.

Aus diesem Grund waren die Worte Papst Johannes Pauls II. bei der Veroffent-
lichung des Nachsynodalen Apostolischen Schreibens ,Ecclesia in Asia® in Neu-
Delhi am 6. November 1999 gefihrlich: Er erinnerte daran, daff die Evangelisierung
Europas im ersten Millennium und die Evangelisierung Afrikas und Amerikas im
zweiten Millennium stattgefunden hatten. Die Evangelisierung Asiens und Indiens
wiirde nun im dritten Millennium stattfinden. Indem er an die Evangelisierung
Afrikas und Amerikas erinnerte, beschwor das Erinnerungen an die Missionierung
im Sinn der Kolonialzeit herauf. Im indischen Kontext muff man aber klar machen,
dafl das Engagement fur die Befreiung von Ungerechtigkeit und der interreligiose
Dialog das Wichtigste sind und daff die Evangelisierung an letzter Stelle steht. Wenn
man von der ,Evangelisierung Asiens“ wie von der Evangelisierung Afrikas und
Amerikas redet, dann sind das gefahrliche Worte in Indien.

Kard, Konig: Natiirlich - auflerst gefahrlich. Man darf die Last der Geschichte nie
vergessen —in diesem Fall die koloniale Last. Es ist dasselbe mit dem Wort ,,Missio-
nare®. Fur viele Asiaten, Afrikaner und Lateinamerikaner erinnert das Wort ,Mis-
sionar an weifle, europaische Missionare, die ganze indigene Volker sofort und oft
sehr oberflachlich tauften.

Dupuis: Die derzeitige indische Regierung wird von der Partei der Hindu-Natio-
nalisten (BJP) gestellt und ist sehr antichristlich. Im letzten Januar (2003) mufite ich
zu einem asienweiten Kongrefl der Oblaten der Jungfrau Maria nach Bangkok. Auf
dem Riickweg machte ich einen Besuch in Kalkutta, um meine Ordensprovinz zu
besuchen. Bevor ich Rom verlieff, mufite ich daher um ein Visum fiir Indien ansu-
chen. Sie forderten von mir ein offizielles Dokument der Universitdt (Gregoriana),
in dem garantiert wurde, daff ich wihrend meines zehntitigigen Aufenhalts nur Kal-
kutta und Delhi besuchen und keinerlei religiosen Aktivititen nachgehen wiirde.

Kard. Kénig: Das finde ich sehr traurig — Indien ist doch eine Demokratie.

Dupuis: Das ist etwas vollkommen Neues. Es wird von der zentralen Regierung
Indiens gesteuert und zeigt, wie antichristlich die momentane Einstellung der Re-
gierung ist. Als ich meinen Provinzial in Kalkutta fragte, ob es mir moglich sein
wiirde, nach Kalkutta zuriickzukehren und in meiner Provinz zu wohnen, sagte er:
»Vergifl es! Du wiirdest nie die Erlaubnis bekommen zu bleiben — nie mehr.* Und
das, obwohl ich 36 Jahre in Indien gelebt habe! Sie wiirden mir nie erlauben zu-
riickzukehren. Sie sind sehr mifitrauisch geworden. Und deswegen betrachten sie es

235



Kardinal Franz Konig — Jacques Dupuis S|

als Proselytismus, sobald man von ,,proclamation® spricht. ,Proclamation® ist ein
sehr boses Wort fiir sie. Ein Punkt, den Sie vielleicht in ihrem Artikel erwahnen
konnten, Eminenz, ist die Wichtigkeit des interreligiosen Dialogs in diesem Kon-
text. Echter interreligbser Dialog ohne jeglichen Hintergedanken ist der einzige
Weg, um Kontakte zu kniipfen.

Kard. Kionig: Die Sache ist die, dafl das Wort Dialog bereits so abgenutzt ist — es
ist quasi ausgebrannt und scheint heutzutage eine Art Schlagwort geworden zu sein.
Ich glaube, man miifite sehr vorsichtig erkliren, was echter Dialog bedeutet, ndm-
lich indem man sich gegenseitig befragt und vermeintliche Wahrheiten abbaut, um
niher an die Wahrheit heranzukommen.

Dupuis: Mochte jeder in Rom diese Art von Dialog?

Kard. Kinig: Sie sollten es — seit dem Zweiten Vatikanum sollte das jedenfalls der
Fall sein. Die Kirche hatte seinerzeit viel zu grofie Angst vor Fragen und hat daher
— besonders in den 100 Jahren vor dem Zweiten Vatikanum — Normen und Gebote
zu einseitig betont und die Dynamik echter Fragen und das Suchen von neuen
Zugingen zu alten Wahrheiten zu wenig geschitzt. Sie war tiberzeugt, dafl sie eine
fertige Antwort fiir alles parat hatte und Fragen sich daher ertibrigten.

Dupuis: Das scheint manchmal noch immer der Fall zu sein.

Kard. Kinig: Das Konzil hat das alles gedndert. Wir glauben nicht mehr, daff es
auferhalb der Kirche keine Wahrheit gibt, heute weniger denn je; wir sind ein we-
nig bescheidener geworden. Die letzte Wahrheit ist Gott allein. Durch den Dialog
suchen wir die gottliche Wahrheit in unseren Mitmenschen — die alle Geschépfe
Gottes sind.

Dupuis: Dariiber miissen Sie bitte schreiben.

Kard. Konig: Hat Papst Johannes Paul I vor 14 Tagen, als er die indischen
Bischofe in Rom traf, dieses Problem mit dem Wort ,,proclaim® erwihnt?

Dupuis: Er hat wieder auf dem Ausdruck ,proclaiming Jesus Christ® bestanden.
Robert Rodericks, der emeritierte Bischof von Jamshedpur — er ist Jesuit und ein
guter Freund — hat mich besucht, als die indischen Bischofe in Rom waren, und er
hat mir iiber ihr Treffen mit Kardinal Ratzinger und dem Papst erzihlt. Beide hit-
ten auf dem Ausdruck ,proclaiming Jesus Christ® bestanden. Worauf Rodericks
zum Heiligen Vater sagte: Ja, Heiliger Vater, aber Sie miissen das im indischen Kon-
text sehen. Man kann nicht gleich und sozusagen direkt mit ,verkiindigen® begin-
nen. Zuerst mufl man die eigene Botschaft annehmbar machen durch christliches
Zeugnis —als Anfang. Und zweitens durch Dialog. Dialog setzt eine positive, offene
Theologie voraus.

Kard. Kénig: Natiirlich.

Dupuis: Dialog muf§ theologisch begriindet sein. Eine offene Theologie des Dia-
logs mufl echte Werte erkennen — jene Elemente von géttlicher Wahrheit und
Gnade, die sich in anderen religiosen Traditionen finden —, und da ist die Glaubens-
kongregation noch sehr hinter der Zeit zuriick.

236



Unterwegs zu einem Dialog der Religionen

Kard. Konig: Ist nicht die Kongregation fiir die Evangelisierung der Volker auch
involviert?

Dupuis: Nattrlich. Thr Prifekt, Kardinal Jozef Tomko, war einer der Kardinile,
die mein Buch anzeigten.

Kard. Konig: Tomko hat natiirlich eine sehr westliche Einstellung zu all dem.

Dupuis: Nehmen wir das erste interreligiose Friedensgebet in Assisi 1986. Papst
Johannes Paul II., Kardinal Roger Etchegaray und alle Verantwortlichen bestanden
darauf, dafl sie gemeinsam nach Assisi fahren, um zu beten, aber nachher haben sie
betont: ,,Wir haben nicht zusammen gebetet.“ Zusammen beten mit Nichtchristen
—das heifit, wirklich zusammen beten — ist nicht méglich, sagte man. Bei dem zwei-
ten Friedensgebet in Assisi im Jahr 2002 beteten sie auch getrennt — diesmal noch
getrennter als 1986. Ich befasse mich im letzten Kapitel meines Buchs ,,Christianity
and the Religions®, das ich Thnen gewidmet habe, mit dem interreligiosen Gebet,
und in diesem letzten Kapitel erklire ich, was die offizielle Position Roms 1986 zur
Zeit des ersten Treffens in Assisi war. Dann zitiere ich das Dokument der indischen
Bischofe tiber den Dialog, in welchem sie sagen, daff das gemeinsame Gebet nicht
nur moglich sondern eine Verpflichtung ist. Wo ist also die Wahrheit? Die indischen
Bischofe sind doch wohl auch ein Teil des Weltepiskopats, oder?

Kard. Konig: Auf welcher Seite ist das? Ich habe das Buch hier.

Dupuis: Das Kapitel beginnt auf Seite 236. Oh, ich sehe, daf} Sie das Buch sehr
griindlich gelesen haben — schauen Sie, die vielen Randnotizen!

Kard. Konig: Ich glaube das englische Wort ist ,devoured® — das heifit ,ver-
schlungen® —, ich habe ihre beiden Biicher verschlungen. Der interreligiose Dialog
hat mich immer fasziniert — bereits als Student. Und jetzt ist er eines der wichtig-
sten Themen des dritten Millenniums geworden. Kénnten wir vielleicht das Treffen
von Assisi 1986 als Anfangspunkt des Artikels nehmen und aufzeigen, dafl es viele
Dinge hinter Assisi gibt?

Dupuis: Das Treffen in Assisi 1986 war sehr wichtig, aber ...

Kard. Kénig: Kardinal Ratzinger war dagegen.

Dupuis: Ja, Kardinal Ratzinger war dagegen. Aber ich wollte eigentlich zuriick zu
dem, was die indischen Bischofe gesagt haben: , Eine dritte Form des Dialogs dringt
bis in die tiefsten Ebenen des religiosen Lebens und besteht aus gemeinsamem Ge-
bet und Kontemplation. Der Zweck solchen gemeinsamen Gebets ist vor allem die
gemeinsame Anbetung des einen Gottes, der uns als eine grofie Familie geschatfen
hat. Wir sind aufgerufen, Gott nicht nur individuell, sondern auch in Gemeinschaft
anzubeten, und da wir auf sehr wirkliche und fundamentale Weise eins sind mit der
ganzen Menschheit, ist es nicht nur unser Recht, sondern auch unsere Pflicht, Ihn
mit anderen gemeinsam anzubeten.*

Und ,mit anderen® heifit ganz klar auch mit Nichtchristen. Wenn daher der Papst
in Indien von Evangelisieren redet, mufl zuerst klargestellt werden, daf§ er primar
den interreligivsen Dialog meint. Aber am Ende von Dominus Iesus ist vom inter-

287



Kardinal Franz Konig — Jacques Dupuis SJ

religivsen Dialog in einer beiliufigen Weise die Rede. Sinngemaf} heifit es hier, dafi,
obwohl der interreligidse Dialog Teil des Evangelisationsauftrags der Kirche ist, die
Kirche zuallererst verpflichtet ist, die Wahrheit zu verkiinden (proclaim) — und da
sind wir ja schon wieder bei der Betonung auf verkiinden (proclaim).

Kard. Kénig: Aber welchen Sinn hitte denn dann der Dialog? Echter Dialog muf§
ehrlich sein. Es darf keinerlei Hintergedanken geben. Selbstverstindlich verfolgen
die Gesprichspartner einen Zweck. Es soll ja schlieflich keine sinnlose Plauderei
sein. Zweck ist es, den Gesprachspartner von der Stichhaltigkeit der eigenen Argu-
mente zu iiberzeugen. Nur trifft natiirlich auch das Umgekehrte zu. Man muf}
ebenso bereit sein, sich von den Argumenten des anderen tiberzeugen zu lassen —in
siec Einblick nehmen zu wollen. Dialog ist nicht ein Versuch andere zu iiberreden
oder zu bekehren — Zweck ist, den Gesprichspartner kennenzulernen und zu er-
kennen, warum er glaubt, was er glaubt.

Dupuis: Aber fiir Rom kommt es vor allem auf die Verkiindigung (proclamation)
an. Dort zitiert man Papst Paul VI, der in seinem Apostolischen Schreiben ,,Evan-
gelii Nuntiandi® sagt, dafl Evangelisierung im Grund Verkiindigung (proclaiming)
ist, und wenn nicht verkiindet wird, wird auch nicht evangelisiert.

Kard. Kinig: Mein Eindruck ist, dal am Anfang die Position Papst Johannes
Pauls II. Threr Position sehr nahe lag, dafl er sich aber allmahlich von der Glaubens-
kongregation korrigieren liefS.

Dupuis: Ja, ja. Johannes Paul II. hat eine schr wichtige Rolle gespielt, indem er das
weltweite Wirken des Heiligen Geistes besonders betont hat.

Kard. Kionig: Das sehe ich auch so.

Dupuis: ... nicht nur im religidsen Leben einzelner Christen ...

Kard. Konig: ... sondern auch in Gemeinschaften ...

Dupuis: ... und auch in Kulturen und anderen Religionen. Fiir ihn ist der Heilige
Geist auch im Hinduismus, im Islam und im Buddhismus gegenwirtig. Meine
Frage ist: Was macht der Heilige Geist dort? Ist es nicht das, was das Konzil meinte,
als es von jenen Elementen von Wahrheit und Gnade in anderen Religonen sprach?

Kard. Konig: Ja, das war es.

Pongratz-Lippitt zu Dupuis: Gibt es denn keine Kardinile in Rom, die so denken
wie Sie?

Dupuis: Das ist eine gute Frage. Ich personlich habe sehr wenig Kontakt zu Kar-
dinilen. Ich kenne Kardinal Francis Arinze, weil ich zehn Jahre Berater des Sekre-
teriats fiir die Nichtchristen war. Mein personlicher Eindruck ist, daff Kardinal
Arinze ein besonders netter Mensch ist, sehr giitig, aber er ist kein Theologe und
wiirde theologisch nie, nie (stark betont) anderer Meinung sein als Kardinal Ratzin-
ger! Nie!

Was meinen Orden betrifft, war mein Generaloberer Peter-Hans Kolvenbach von
allem Anfang an immer auf meiner Seite. Ich danke Gott, daff ich ihn hatte; ich weifd
nicht, was ich ohne ihn getan hitte oder was aus mir geworden wire.

238



Unterwegs zu einem Dialog der Religionen

Kard. Konig: Kénnten wir nicht die Jesuiten mit ihren grofien Ideen und ihren
Aktivititen in diesem Bereich erwihnen: Wie sie jetzt Thre Ideen aufgenommen ha-
ben und daf diese groffe Bedeutung fiir sie haben? Als ich mit Pater General iiber
Sie gesprochen habe, hat er mir gesagt, die Jesuiten wiirden versuchen, die Dinge in
Threr Richtung voranzutreiben, anfangs sehr vorsichtig — aber sie wollten Thre Pro-
bleme diskutieren. Haben Sie das Gefiihl, dafl sie — momentan — abwarten?

Diupuis: Sie sind vorsichtig und wiirden keine Risiken eingehen. So denken jeden-
falls viele von ihnen. Das ist traurig, weil es fiir Theologen méglich sein muf}, zu pu-
blizieren. Wir haben doch Redefreiheit, oder? Aber, um zuriickzukommen zu Ihrer
Frage, ob es Kardinile im Vatikan gibt, die auf meiner Seite sind. Ich kann Thnen sa-
gen, was Pater General mir einmal gesagt hat: ,, Es gibt mehr Leute im Vatikan, die
auf Threr Seite sind, als Sie denken, aber sie kénnen das nicht offen sagen. Darunter
sind sogar wichtige Leute.“

Kard. Konig: Er hat vollkommen recht. Das ist so.

Dupuis: Sogar wichtige Leute im Vatikan konnen aber der Glaubenskongregation
nicht widersprechen. Ich kann Thnen nur sagen, daff ich keinen Kontakt zu hohe-
ren Stellen habe — kein Kardinal hat mich angerufen, um mir zu sagen: ,,Ich bin ei-
ner Meinung mit Thnen in dieser Sache.“ Ich weifd nur, was Pater General mir gesagt
hat, daf§ es mehr Leute auf meiner Seite gibt, als mir bewuft ist. Aber, um auf Thren
Artikel zurtickzukommen: Ich denke, Sie konnten den asiatischen Kontext — beson-
ders den indischen Kontext — und die Wichtigkeit des interreligiosen Dialogs als
konstitutives Element des Evangelisierungsauftrags der Kirche hervorheben.Was
die Theologie des Dialogs betrifft, mufl es natiirlich eine offene Theologie des Dia-
logs sein, welche die gottlichen Werte in den Traditionen anderer Religionen aner-
kennt, und ebenso, daff unser christlicher und katholischer Glaube bereichert wer-
den kann, wenn wir uns auf einen interreligidsen Dialog einlassen — was ja der ganze
Sinn und Kontext meines Buchs ist.

Kard. Konig: Wir konnten gewisse Kapitel in Threm neuen Buch besonders her-
vorheben —ich denke da vor allem an Kapitel 9 tiber den Dialog und Kapitel 10 iiber
das Gebet.

Dupuis: Und aufzeigen, welche wichtigen Dokumente diesbeztiglich bereits er-
schienen sind, wie zum Beispiel , Dialog und Mission®, welches vom damaligen Se-
kretariat fur die Nichtchristen 1984 herausgeben wurde und in dem in der Nummer
13 die Sendung der Kirche deutlich dargelegt wird, nimlich Zeugnis, das Engage-
ment fiir Gerechtigkeit, Dialog und — erst zum Schlufl — Verktndigung (proclama-
tion). Dagegen konzentriert sich Dominus Iesus ausschlieflich auf die Verktundi-
gung (proclamation). Im indischen Kontext geht das einfach nicht. Vor einigen
Jahren sagte Kardinal Tomko in der Eroffnungsansprache bei einer Vollversamm-
lung der Foderation Asiatischer Bischofskonferenzen sinngemafl: ,Ihr Bischofe
Asiens arbeitet nicht zufriedenstellend, weil es keine oder kaum Bekehrungen zum
Christentum in Asien gibt.“ Das wurde von den asiatischen Bischéfen sehr schlecht

239



Kardinal Franz Kénig — Jacques Dupuis S]

aufgenommen, und sie reagierten dementsprechend stark — mit dem Ergebnis, dafl
Kardinal Tomko bereits am folgenden Morgen den Riickflug nach Rom antrat. Es
ist diese Manie, daff Evangelisierung Verkiindigung ist und taufen bedeutet. Aber
das ist nicht im Einklang mit bestimmten offiziellen Dokumenten, die eine viel brei-
tere Sicht des kirchlichen Missionsauftrags vermitteln.

Kard. Konig: Was Sie sagen, ist sebr wichtig. Welches Kapitel in Threm zweiten
Buch ist Threr Meinung nach das beste — oder fafit das Thema am besten zusammen?
Das erste und das letzte vielleicht?

Dupuis: Es fangt auf Seite 366 an. Da bespreche ich das Dokument ,,Dialog und
Verkiindigung (proclamation), aber auch den wichtigen Beitrag, den Papst Johan-
nes Paul I1. gemacht hat durch seine konstante Bejahung der Anwesenheit des Gei-
stes Gottes in anderen Religionen und natiirlich in Assisi, wo er die theologische
Grundlage fiir den interreligiosen Dialog legte.

Kard. Konig: Pater Karl Rahner nannte die Idee von Dialog und Religion ,.das
tibernatiirliche Existential®, erinnern Sie sich?

Dupuis: Ja, natiirlich. Ich wurde ja stark von Rahner inspiriert — wobei ich natiir-
lich tiber ihn hinausgehe.

Kard. Kinig: Wenn ich sage, dal Religion zur menschlichen Existenz gehért —
oder ein Teil davon ist —, wiirden Sie sagen, daf} dies dasselbe ist, was Rahner mit
Jibernatiirlichem Existential® meint?

Dupuis: Ich glaube schon. Rahners ,Existential“ bedeutet, dafl der Mensch seit
Beginn der Schépfung auf Gott hingeordnet ist.

Kard. Kinig: Das ist natiirlich bereits der zweite Schritt in der Erklirung.

Dupuis: Das heiflt — und diesen Gedanken entwickle ich dann auch —, dafl die
Heilsgeschichte nicht mit Abraham anfingt. Sie fangt mit der Schépfung an. Und
Gott hat die Menschen, die er geschaffen hat, die ganze Menschheitsgeschichte hin-
durch gesucht (sehr stark betont), und deswegen gibt es durch die Menschheits-
geschichte hindurch géttliche Offenbarung — den gétlichen Akt der Erlsung.
Aber natiirlich wird diese Idee nicht von allen akzeptiert.

Kard. Kinig: Wenn ich diese ideale Sicht einnehme, erscheint dann das Christen-
tum am Ende nicht in einem sehr positiven Licht?

Dupuis: Natiirlich.

Kard. Kinig: Das konnte ein gefahrliches Thema sein, doch andererseits berei-
chert es den kulturellen Dialog.

Dupuis: Und es ist die christliche Botschaft, die uns dazu ermutigen sollte, diese
positive und offene Einstellung zu entwickeln, anstatt den christlichen Glauben als
eine Art geschlossenen Glauben zu prisentieren —in sich selbst als ,die einzig wahre
Religion“ geschlossen usw.

Kard. Konig: All das ist eine sehr wichtige Frage fiir Europa. Was heifit Offenba-
rung? Was bedeutet Religion? Die europiische Art, Religion oder religiosen Glau-
ben zu praktizieren, hat im Lauf der Jahrhunderte viele Verinderungen erfahren.

240



Unterwegs zu emem Dialog der Religionen

Dupunis: Ich habe in letzter Zeit viele Vortrige in vielen Lindern gehalten iiber das,
woriiber ich schreibe und an was ich glaube, und tberall habe ich gesehen, wie
gliicklich die Menschen sind, wenn man ihnen den Glauben so prisentiert, daff er
ithnen Sinn vermittelt, weil er offen prisentiert wird und sie atmen kénnen — anstatt
ithnen zu sagen, dafl es auflerhalb der Kirche keine Erl6sung gibt.

Kard. Konig: Immer diese Idee, gegen andere kampfen zu miissen?

Dupuis: Ja. Leider gibt es keinen Zweifel, daf} die Kirche sich derzeit riickwirts
bewegt. Dominus Lesus ist ein grofler Schritt riickwirts. Die Glaubenskongregation
sagt, dafl die Offenbarung durch Jesus Christus abgeschlossen, endgiiltig, definitiv
usw. ist — aber das ist #unméglich (mit erhohter Stimme): Im Neuen Testament steht
doch, daf} Gott erst am Ende der Zeit vollstindig offenbart werden soll. Wahr ist,
daf} die Offenbarung in Jesus Christus als gottliche Offenbarung in der Geschichte
uniibertroffen und uniibertreffbar ist.

Kard. Komg: Ja.

Dupuis: Aber die vollstandige, definitive Offenbarung von Gott — laut Neuem
Testament — wird am Ende der Welt stattfinden. Wie konnen sie also behaupten, was
sie behaupten?

Kard. Konig: Sie studieren Biicher und nicht die Realitit.

Dupuis: Sie wollen ,,absolut®, ,,definitiv usw. behaupten, weil sie nicht akzeptie-
ren wollen, daf es vielleicht eine Offenbarung aufierhalb des Christentums gibt. Sie
wollen, daf die Offenbarung exklusiv bleibt und nicht aufierhalb der Kirche.

Kard. Konig: Das ist ein sehr wichtiger Aspekt. Natiirlich miissen wir akzeptie-
ren, dafl die Offenbarung in Jesus Christus abgeschlossen ist, aber die Frage ist, ob
wir sie insgesamt richtig verstanden haben. Wir mussen das ausfithrlich weiter-
diskutieren und weiterhin versuchen, Unklarheiten aufzukliren. Auch wenn die
Offenbarung abgeschlossen ist, so frage ich mich, ob es nicht vielleicht méglich ist,
dafl einzelne Personen besondere, personliche, neue Einsichten bekommen: eine
Mischung aus Offenbarung und Interpretation — eine Art Inspiration? Wir glauben
an das Wirken des Heiligen Geistes — und ich neige zu der Annahme, dafl der
Heilige Vater meine Meinung hier teilt, das aber der Glaubenskongregation nicht
sagt —, wir glauben an das Wirken des Heiligen Geistes in der ganzen Welt, und daf}
alle Weltreligionen Antworten auf die letzten Fragen suchen. Vielleicht werden
menschliche Einsichten zusammen mit dem Heiligen Geist — sozusagen — einen
neuen Zugang offenbaren. Kardinal Ratzinger und die meisten Theologen in Rom
sind westlich geprigt. Sie wissen nicht genug iiber Asien oder iiber die asiatische
oder indische Mentalitit. Aber wollen denn die Hindus momentan tiberhaupt Dia-
log?

Dupuis: Eines ist derzeit klar: Die Hindus sind in der Defensive. Sie fiirchten, dafl
Dialog vielleicht nur ein Umweg ist, um sie zum Christentum zu bekehren. Bei al-
len interreligidsen Treffen, an denen ich in letzter Zeit teilgenommen habe, spiirt
man am Anfang diese Angst, dafl der Dialog vielleicht bentitzt wird als Umweg fiir

241



Kardinal Franz Konig — Jacques Dupuis S]

Bekehrungen; sobald sie aber sehen, dafl man einen offenen Dialog wiinscht und of-
fen fiir ihre eigenen Traditionen ist, andert sich die Atmosphire, und sie zeigen sich
schr interessiert. Ich habe unlingst an einem Treffen von christlichen, muslimischen
und jiidischen Gelehrten in Sizilien, ungefihr 100 km von Palermo, teilgenommen.
Sobald sie gehort haben, daff das Christentum bereit ist, offen anzuerkennen, daff es
etwas in ihren Religionen gibt — zum Beispiel im Koran — oder wie Papst Johannes
Paul I1. es kiirzlich so klar ausgedriickt hat, dafl der Bund Gottes der Bund des
Mose ist, verschwinden ihre Angste. Wir miissen zuallererst betonen, wie wichtig
es ist, den Dialog als Ausdruck der Sendung der Kirche in einem Kontext wie dem
asiatischen zu definieren, und zweitens die offene Theologie der Religionen hervor-
heben. Das ist es, was ich zu tun versucht habe. Mit einer solchen Einstellung zum
interreligiosen Dialog wird das Mysterium Jesu Christi auch keinesfalls ge-
schmailert; aber es mufl richtig verstanden werden, und es darf nicht ausgeschlossen
werden, dafl Gott und Jesus Christus und der Heilige Geist auch auflerhalb der Kir-
che gegenwirtig und aktiv sind. Natiirlich ist die Glaubenskongregation nicht be-
reit, das zu akzeptieren.

Kard. Kénig: Gibt es Theologen aus der dstlichen Welt in der Glaubenskongrega-
tion? Ich habe die Befiirchtung, dafl sie alle aus dem Westen sind.

Dupuis: Das ist wahr. Der Grofiteil kommt aus dem Westen. Daraus ergibt sich,
dafy diese Dinge dann von Leuten diskutiert werden, die alle gleich denken, und die
unterschiedlichen theologischen Lehrmeinungen nicht vertreten sind. Deswegen ist
es nicht tiberraschend, daff diese Angelegenheiten in der Glaubenskongregation so
behandelt werden.

Kard. Konig: Gab es denn keine Kontakte, bevor Kardinal Tomko zu Gesprachen
mit der Foderation Asiatischer Bischofskonferenzen nach Indien gefahren ist?
Keine Kontakte mit indischen Bischofen oder mit den Jesuiten im De-Nobili-Kol-
leg in Pune zum Beispiel?

Dupuis: Absolut keine. Die indischen Bischofe werden abgelehnt — ebenso wie in-
dische Theologen und wie Pater Dupuis! Ich glaube, man kénnte behaupten, dafy
das auf viele asiatische Bischofe zutrifft und sicherlich auf asiatische Theologen. Er-
innern Sie sich an die Lineamenta, die vor der Asiensynode herausgegeben wurden?
Da wurde mehr oder minder klar ausgesprochen, dafl die asiatische Kirche sich
mehr anstrengen muff, um zu evangelisieren. Und Sie erinnern sich, daf§ die japani-
schen Bischofe die Lineamenta und die Versuche des Vatikans, hier Vorschriften zu
machen, komplett abgelehnt haben.

Kard. Konig: Ich erinnere mich — und das hat mich damals sofort daran zuriick-
denken lassen, was kurz nach der Eroffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils ge-
schehen ist: Eine Gruppe von uns Bischofen hat genauso reagiert, als die Kurie ver-
suchte, Vorschriften fiir das Konzil festzulegen. Was die japanischen Bischofe
gesagt haben, war fiir mich - 30 Jahre nach dem Konzil - ein besorgniserregendes
Déja-vu-Erlebnis. Das ist schr traurig. Der nichste Papst mufl sich mit dem Thema

242



Unterwegs zu einem Dialog der Religionen

Kollegialitit beschiftigen — man kann nicht einfach die Meinung der asiatischen
Bischofe vor einer Asiensynode ignorieren.

Ich habe das Gefiihl, daff die Geschichte der Weltreligionen ein europiisches Pro-
duket ist, eine europiische Art zu denken, zu forschen. In den letzten Jahrhunderten
hat diese Art zu denken oft eine Spannung zwischen der christlichen Religion und
den Naturwissenschaften gespiegelt, und wegen dieser Einstellung gegen die Na-
turwissenschaften seitens der christlichen Religion hat sich die Vorstellung gein-
dert. Wir miissen zuriick zur natiirlichen Situation — dafl der Mensch versucht, Ant-
worten zu finden auf jene letzten groflen Fragen.

Dupuis: Das wird so schon in der Nummer 1 der Konzilserklirung ,Nostra Ae-
tate* ausgedriickt. Da wird gezeigt, dafl alle Religionen diese entscheidenden Fra-
gen {iber den Menschen, den Sinn des Lebens usw. stellen.

Kard. Kinig: Wiirden Sie sagen, dafl die europiische Geschichte von dem, was wir
Religionswissenschaft nennen, im europiischen Konzept zwischen Wissenschaft
und Religion die natiirliche Position auf irgendeine Weise verdndert hat? Wiirden
sie diese Sicht in Indien akzeptieren?

Dupuis: Ja, ich glaube schon. Und hier mufl man hinzufiigen, dafl es iiber die Jahr-
hunderte eine zunehmende Tendenz zur Exklusivitit gab: das Christentum als die
einzig wahre Religion. In einem gewissen Sinn hat das mit Konstantin angefangen,
sobald das Christentum nicht nur im (Rémischen) Reich akzeptiert, sondern auch
Staatsreligion wurde. Die Konzilserklirung tiber die Religionsfreiheit hat diesen
Ausdruck, dafl das Christentum die einzig wahre Religion ist, nicht verwendet.
Wire es nicht moglich, klar und unzweideutig auszusprechen, was einzigartig, neu
und originell im Christentum ist - ohne exklusivistische Ausdriicke wie ,,die einzig
wahre Religion® zu beniitzen? Dieser Ausdruck klingt, als ob wir das Monopol hit-
ten, und das ist nicht wahr, nicht einmal mit der Offenbarung in Jesus Christus.

Kard. Kionig: Das war in Europa immer der Fall. Wir kénnten den Konzilstext,
der feststellt, daft die Menschen immer Antworten suchen auf die letzten Fragen des
Daseins, zu unserem Ausgangspunkt machen.

Dupuis: Es ist sehr wichtig, das sehr ernst zu nehmen, was Papst Johannes Paul I1.
iiber die universale Gegenwart des Heiligen Geistes gesagt hat. Daraus ergibt sich,
daR es heilswirksame Werte in anderen Religionen geben muf.

Kard. Konig: Das ist ein wesentlicher Punkt, den wir einbringen miissen.

Dupuis: Pater O’Collins, mein lieber Freund und Mentor, fragte einmal in einem
Leserbief in The Tablet, ob Pater Dupuis zu verurteilen nicht eigentlich einer Ver-
urteilung Papst Johannes Pauls I1. gleichkime. Natiirlich finde ich das eine sehr an-
gebrachte Frage, da es in gewissem Mafl sicherlich wahr ist. Wenn man Johannes
Pauls II. sehr starke Betonung des Heiligen Geistes ernst nimmt, dann mufl der
Dialog offen sein. Wenn der Papst in seiner Enzyklika ,Redemptoris Missio®
(1990) sagt, daf die beiden Elemente — Dialog und Verkiindigung (proclamation) -
ihre Unterschiedenheit behalten und nicht manipuliert werden dirfen, dann heifdt

243



Kardinal Franz Kionig — Jacques Dupuis S]

das doch, dafl der Dialog nicht reduziert werden darf auf ein Mittel fiir die Verkiin-
digung, wie Kardinal Tomko das anscheinend sicht.

Kard. Konig: Dialog muff offen sein. Angst ist immer ein schlechter Ratgeber.
Eine offene Einstellung und nicht eine verschlossene Mentalitat wird hilfreich sein,
der christlichen Botschaft neue Tiefen zu geben.

Dupuis: Ich hoffe, daf} das, was ich gesagt habe, Thnen helfen wird, den Artikel zu
schreiben und ich werde Sie meine Reaktionen wissen lassen, wenn Sie mir die end-
giltige Version schicken.

Kard. Konig: Und ich werde Pater Hans Waldenfels in Bonn anrufen. Er ist ein
sehr guter Mann. Ich kenne ihn gut.

Dupuis: Sein Artikel tiber meinen Fall in ,,Stimmen der Zeit* (217, 1999, 597-610)
war sehr gut. Er ist ein Spezialist in diesem Bereich.

Kard. Konig: Er hat viele Jahre in Japan verbracht. Soweit ich mich erinnern kann,
erwihnt er, daff vor 50 Jahren Theologen mutiger waren, als es viele von thnen heut-
zutage sind, und er zitiert Gottlieb S6hngen, einen von Kardinal Ratzingers Leh-
rern: ,Es geht nicht anders, als daff die Chinesen und andere Ostasiaten sich von
ihrem fernostlichen Denken her mit dem abendlandischen Weg christlicher Theo-
logie auseinandersetzen und dariiber nicht ein Gemisch halb und halb, gleichsam
ein Hithnerragout halb, zu Werke bringen, sondern das Ganze einer neuen Wesens-
gestalt christlicher Theologie, namlich einen fernostlichen Weg einer Theologie, de-
ren Fernostliches gerade darum fur uns fuhlbar wiirde, dafl uns Abendlindern
zunichst und noch lange Horen und Sehen verginge, eben weil Auge und Ohr des
abendlindischen Geistes sich seit den griechischen Philosophen auf anderen Wegen
gebildet hat.”

Dupuis: Es zeigt, wie gut Waldenfels die Situation in Asien kennt. Das ist es, was
so vielen Kurienkardinilen fehlt — sie haben keine Erfahrung vom Leben in der
nichtchristlichen Welt. Haben sie iiberhaupt die groflen Werke anderer Religionen
studiert — mit Ausnahme des Alten Testaments, das ja nicht von einer anderen Re-
ligion, sondern von unseren ilteren Briidern ist? Ganz zu schweigen von einem
Dialog mit Hindu-Religionsfihrern ... Das alles unterstreicht, wie ungerecht Do-
minus lesus ist.

Kard. Konig: Ich glaube, Dominus Iesus wurde nicht sorgfiltig genug vorberei-
tet. Kardinal Ratzinger hat das zugegeben, als er sagte, daf§ die Glaubenskongrega-
tion nicht auf die weltweiten Reaktionen vorbereitet war. Bevor man ein solches
Dokument schreibt, muf§ man so viel berticksichtigen, besonders die Sprache und
den Ton. Worte wie ,,deficient”, die aus dem Lateinischen stammen, aber in moder-
nem Englisch eine pejorative Bedeutung bekommen haben, zu beniitzen, um andere
Religionen zu beschreiben ... Und natiirlich hat es viel mit Psychologie zu tun. Man
mufl {iberlegen, wer das vatikanische Dokument lesen wird. Theologen sollten sich
nicht an das breite Publikum wenden, und Dominus Iesus war ja fir ein breites Pu-
blikum bestimmt: fiir Bischofe, Theologen und Katholiken insgesamt.

244



