UMSCHAU

/

—

Theologische Weltdeutung in der Postmoderne

Wie hilt es die Postmoderne mit der Reli-
gion? Was bedeutet sie in einer Zeit, die von
Privatisierung und Individualisierung ge-
prigt ist? Wenn Konventionen hinterfragt
und festgeschriebene Rollenmuster abge-
streift werden, bleibt der religiése Bereich
nicht verschont. Tradierte Formen kirchli-
cher Zugehorigkeit zerbrechen, die Auto-
ritit der Institutionen schwindet. Ins Zen-
trum tritt stattdessen das Individuum.
Heutzutage mufl Religion sich beweisen von
ihrer Wirkung auf den einzelnen her. Man
glaubt nicht mehr, was der Pfarrer sagt, son-
dern nur noch, was sich als eigenes Erlebnis
kundtut. Mystische Selbsterfahrung hat wie-
der Konjunktur. Es gibt keine objektive
Wahrheit mehr. Das Individuum wird zum
Maf aller Dinge. Es priift, wihlt und ent-
scheidet, {ibernimmt das eine und verwirft
das andere und bezieht sich in alledem aus-
schliefflich auf sich selbst.

Mit dem Wegfall klar definierter Rollen in
der Gesellschaft und festgelegter Handlungs-
muster religiéser Praxis und Glaubensinhalte
wird der individuelle Lebensentwurf zu ei-
nem Projekt, das jeder selbst zu verantworten
hat. Religion wird zum Medium der privaten
Selbstfindung. Sie mufi sich in Dienst nehmen
lassen fiir eine biographisch-psychologische
Personlichkeitsformung und liuft Gefahr,
dafiir verzweckt oder gar mifibraucht zu wer-
den. Doch Rituale sind nicht nur schéner
Schmuck fiir Lebensiiberginge, Meditation
ist nicht nur zur Steigerung der Konzentrati-
ons- und Arbeitsfihigkeit da. Wenn Religion
ihre Zweckfreiheit verliert, wird sie zum Ma-
nipulationsinstrument in den Hinden derer,
die ihre Ziele festlegen.

10/2008 — www.stimmen-der-zeit.de

Die Postmoderne hat dem Menschen
noch mehr Freiheit versprochen, als die Mo-
derne thm geben konnte. Schlufl nicht nur
mit kirchlichem Dogmatismus, sondern
auch mit gesellschaftlichen Erwartungen
und sozialen Vorgaben. Der ,homo optio-
nis“, der Mensch der nahezu unbegrenzten
Moglichkeiten, hat in allen Belangen die
freie Wahl. Dabei leitet ihn nicht mehr die
Vernunft, sondern das personliche Bediirf-
nis. Vom Berufsweg tber die Lebensart bis
zum Telefonanbieter prisentiert sich jeder
Bereich mit einer Fiille von Alternativen.
Mit dem globalen Zusammenriicken der
Kulturen, sei es durch Fernreisen oder durch
Migration, wichst auch der weltanschauli-
che Pluralismus und offeriert uns verschie-
denste Heilswege. Wenn wir im Handyge-
schift und an der Kisetheke die volle
Auswahl haben: Warum sollte man nicht
auch in religiésen Fragen nach eigenem Gu-
sto entscheiden und zusammenstellen, was
einem gefallt? Ein bifichen Gregorianik we-
gen der Asthetik, ein wenig Heilkunst der
Hildegard von Bingen und natiirlich Rein-
karnation, weil ,noch einmal leben® doch so
schon wire.

Wie immer man solchen Synkretismus
beurteilen will, wesentlich bleibt die Er-
kenntnis, dafl der moderne Mensch Hilfe
braucht, um die neue Freiheit der Wahl ge-
stalten und in der Multioptionsgesellschaft
tberleben zu koénnen. Michael Kriggeler,
der verschiedene empirische religionssozio-
logische Studien in der Schweiz ausgewertet
hat, fafit das Ergebnis so zusammen: ,Heute
besteht kein Zweifel an der Einsicht, daf} die

modernen Lebensbedingungen ein immen-

705



Umschau

ses Ausmaf} an neuen Risiken mit sich brin-
gen und grundsitzliche Fragen der Lebens-
fiihrung aufwerfen, fiir deren Bewiltigung
der Rekurs auf im Transzendenten begrtin-
dete Sinnvorgaben sich als hilfreich und not-
wendig erweisen kann. Auch in modernen
Gesellschaften ist die Aussicht auf die Zu-
kunft der Religion aber eine Frage der Le-
benspraxis, fiir die allerdings keinerlei ver-
bindliches Modell normativer Richtigkeit
mehr zur Verfigung steht.”!

Was also ist die Aufgabe von Religion in
der postmodernen Gesellschaft? Sollen die
Kirchen sich auf das Wahlprinzip einlassen
und in gutes Marketing fiir ihr Produktport-
folio investieren, oder haben sie noch die
Kraft, mit ihrer Theologie wirklich Weltdeu-
tung zu leisten? Ist spirituelle Praxis ein
Riickzugsgebiet fiir Individualisten, die eine
neue Sinndeutung im Schutzkreis der Medi-
tierenden suchen, oder kann sie wirklich
Ausgangspunkt fiir verantwortetes Handeln
in der Welt sein? Dient Religion zur Ab-
grenzung, legitimiert durch das Kleinkollek-
tiv, oder bietet sie die notwendige Basis fir
einen sinnvollen, geerdeten Dialog mit ande-
ren Sinndeutungen und Religionen?

Es braucht das spirituelle Erleben des ein-
zelnen. Jedoch nicht als Selbstzweck, son-
dern als Grundlage fiir die Lebensgestaltung
und den Austausch mit der Welt. Der Indivi-
dualisierung ist mit einer qualitativ an-
spruchsvollen Spiritualitdt zu begegnen, die
aus der inneren Erfahrung schopft, diese re-
flektieren kann und dialogfihig ist, sowohl
innerhalb ihres eigenen Milieus, als auch in
der Begegnung mit anderen Disziplinen.

Das Lassalle-Haus Bad Schénbrunn, ein
Bildungshaus der Schweizer Jesuiten, hat
sich seit langem der spirituellen Praxis der
verschiedenen geistlichen Traditionen ver-
schrieben. Hier machen Menschen Exerzi-
tien, vertiefen sich in die Kontemplation
oder iiben Zen-Meditation, die der Jesuiten-
pater Hugo Enomiya Lassalle — nach thm ist

706

das Haus benannt — Mitte des letzten Jahr-
hunderts von Japan nach Europa gebracht
hat. Wihrend diese Angebote schr gefragt
sind, ist gleichzeitig ein schwindendes Wissen
um die eigenen Traditionen festzustellen.
Kirchliche Sozialisation ist nicht mehr selbst-
verstindlich. Doch wer sich selbst verstehen
und in Dialog treten will, mufl seine Wurzeln
kennen. Als Zentrum fiir Spiritualitat, Dialog
und Verantwortung will das Lassalle-Haus
diese Wurzelarbeit aus bester ignatianischer
Tradition heraus unterstiitzen.

Ab Frithjahr 2009 werden dort zwei
mehrjihrige theologische Lehrginge ange-
boten, die sich die Vermittlung des christli-
chen Weltbilds zur Aufgabe machen -~ im
Riickblick auf die Geschichte der Spiritua-
litit einerseits und im interreligidsen Prozef}
andererseits’. Es mag fast anachronistisch
anmuten, in einer Zeit, da alles nach Selbst-
erfahrung schreit, eine bessere theologische
Bildung im Sinn einer ignatianischen
Pidagogik“ zu fordern. Aber man darf die
Wissenschaft nicht allein den Theologen
tiberlassen. Auch im Religiosen mufl die
Liicke zwischen Erlebnis- und Wissensge-
sellschaft geschlossen werden. Braucht der
Mensch bei der Qual der Wahl nicht in erster
Linie Wissenschaft, sondern Entscheidungs-
hilfen, keine dogmatische Wegbeschreibung,
sondern vielmehr eine Schule, in der man ei-
nen Fufl vor den anderen setzen lernt? Die
ignatianische Pidagogik verkntipft beides
miteinander. Emotional geleitet und rational
begriindbar, vermittelt sie nicht Regeln und
Vorschriften, sondern eine Weise des Vorge-
hens, die immer wieder neu angewendet zu
stimmigen Ergebnissen fiihrt.

Die Freiheit der Entscheidung basiert auf
der Entschiedenheit. Es geht nicht darum,
die Zahl der Méglichkeiten ins Unermefili-
che zu steigern und dies dann als grofie Frei-
heit zu proklamieren. Die Exerzitien des
heiligen Ignatius fiihren in die Grundent-
scheidung fiir die Nachfolge Christi. Von



Umschan

thm her ordnet sich das Leben, um — wie es
am Anfang des Exerzitienbuchs heifit — ,den
gottlichen Willen zu suchen und zu finden in
der Einrichtung des eigenen Lebens zum
Heile der Seele“®. Doch ignatianische
Pidagogik umfafit mehr. Blickt man auf die
Schwerpunkte der Ausbildung im Jesuiten-
orden, ist natiirlich die Grundentschei-
dungszeit im Noviziat pragend fiir den inne-
ren Weg; doch wenn diese abgeschlossen ist,
gilt es zu lernen und sich zu bilden. Ignatius
selbst hatte sich schon bei seiner eigenen
Ausbildung fiir Griindlichkeit entschieden.

Inihrem Buch ,Der Jesuitenorden heute®
schreiben Klaus Mertes S] und Georg
Schmidt SJ: ,Die Ausbildung wird von den
Jesuiten in der Uberzeugung gestaltet, dafl
menschliche und intellektuelle Reife einan-
der zugeordnet werden miissen, daff Gewis-
sen und Wissen komplementire Groflen
sind, dafl Theologie in einer Perspektive be-
tricben werden muf}, die geistliche Erfah-
rung, Praxis auf den verschiedensten Ebenen
der kirchlichen und gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit, Vernunft und Wissen miteinander
verbindet, “*

Lernen ist fiir Jesuiten nicht nur funk-
tional auf die Ausiibung einer sich an-
schliefenden Titigkeit gerichtet, sondern
gehort zum eigentlichen Apostolat der Ge-
meinschaft. Diese innere Verkntpfung und
gegenseitige Notwendigkeit soll in den
Lehrgingen im Lassalle-Haus weitergege-
ben werden. Der Glaube braucht der Ver-
nunft nicht in defensiver Haltung zu be-
gegnen. Vielmehr braucht die
Gottesbeziehung und -erfahrung die Ver-
nunft, um sich artikulieren und in Austausch
treten zu konnen. Das ist die Voraussetzung
dafiir, daff der Mensch nicht in der Innerlich-
keit erstickt, sondern gestaltend hinausge-
hen kann in die Welt. Das Lassalle-Haus gibt
in seinem Kursprogramm der Praxis geist-
licher Wege wie Zen, Kontemplation oder
Exerzitien viel Raum. Doch je mehr die

innere

kirchliche Bindung und das Wissen um die
Traditionen schwinden und die Sehnsucht
nach Spiritualitit wichst, desto wichtiger ist
es, Multiplikatoren zu schulen, die auf das
sehnsuchende Fragen vieler eine Antwort
wagen konnen.

Die Individualisierungstheorie sagt, der
Mensch von heute miisse Sinnfindung eigen-
stindig und selbstdefiniert leisten, ohne
tiberkommene Konventionen. Ich behaupte,
dafl sich gerade aus der Geschichte und ihren
Festlegungen Sinn ergibt. Wer sich grund-
legend fiir ein Leben mit Jesus Christus ent-
scheidet, 1st nicht allein damit. Durch 2000
Jahre christlicher Geschichte hindurch gab
es immer wieder Menschen, die sich auf die-
ses Wagnis eingelassen haben. Das enthebt
uns nicht der Verantwortung fiir die eigene
Entscheidung, aber es erlést von der Selbst-
definition. Tradierte Ubungswege kénnen
neu begangen und die eigenen Erfahrungen
an denen geistlicher Menschen aller Jahr-
hunderte gemessen werden. Die Folgen der
Glaubensentscheidung lassen sich ablesen an
verschiedensten Biographien und wollen
selbst erlebt und erlitten werden.

So wird die Beschiftigung mit den alten
Zeiten und ihren Regeln zur Ermutigung fir
den eigenen Weg im Spannungsfeld der eige-
nen Bedingtheit. Denn wir sind immer einge-
bunden in die Geschichte und sind so letzt-
lich nie frei von Konvention. Aber aus der
Betrachtung der verschiedenen Systeme, sei
es im entwicklungsgeschichtlichen oder reli-
gionswissenschaftlichen Kontext, erwachsen
zugleich Vielfalt und Einheit, die uns helfen
das Eigene zu relativieren und in Bezug zu
setzen. Darum braucht es die Geschichten der
Bibel, die Geschichten der Heiligen und Er-
leuchteten der Religionen und unsere Ge-
schichte der heutigen Zeit.

Ulrich Beck fordert die Uberwindung
des ,methodologischen Nationalismus®
durch einen ,kosmopolitischen Blickwech-
sel“. Er begriifit die globale Durchdringung

707



Umschan

einst ferner Religionskulturen und fiirchtet
gleichzeitig deren Konfliktpotential. Als So-
ziologe pladiert er fiir den neutralen Stand-
punkt und muf} doch bekennen, daff bei aller
Entnationalisierung des Denkens und
Schauens niemand seine von jeher durch
Sprache und Kultur geprigte individuelle
Perspektive iiberwinden kann. So muff er
auch sich selbst eine gewisse ,prareflexive®
Bindung an europiisch-christliche Sichtwei-
sen eingestehen®. Damit benennt er eine we-
sentliche Voraussetzung des interreligiosen
Dialogs.

Der religise kosmopolitische Mensch ist
nicht nur prireflexiv bedingt, er mufl sich
auch bewuflt entscheiden fiir eine Tradition,
fiir einen Standpunkt, von dem aus er eine
Begegnung mit dem anderen sucht. So ist es
im Lehrgang ,Interreligiose Theologie des
Lassalle-Hauses nicht etwa ein Anliegen, die
vielfaltigen Moglichkeiten der Begegnung
und Vereinigung verschiedener Traditionen
anzustoflen. Der Ausgangspunkt ist ein ex-
plizit christlicher: Es ist die Brille, durch die
wir in die Welt schauen. Es geht um eine
Theologie der Religionen, nicht um eine pa-
rititische Religionswissenschaft. So stehen
auch in acht von 17 Modulen christliche
Grundhaltungen im Fokus. Von dort aus
offnet sich der Blick fiir das andere.

708

Es geht also in den neuen Lehrgingen im
Lassalle-Haus um zweierlei. Einerseits um
eine Tiefenbohrung in die eigene Geschichte
hinein. Denn wer keine Geschichte hat, hat
keine Identitit. Und wer seine Identitit aus
der Vielgestaltigkeit der Geschichte ableiten
kann, ist gefeit gegen die Gefahr fundamen-
talistischer Einseitigkeit. Andererseits soll
diese Verankerung eine Grundlage der Of-
fenheit sein, welche die Begegnung mit an-
deren Religionen erméglicht. Wie ein Baum
mit tiefem Wurzelwerk und dickem Stamm
sich ausbreiten kann in einer weit ausladen-
den Krone, so kann der Mensch, der in sei-
ner eigenen Tradition verwurzelt ist, sich
weit offnen fiir Neues. Solche Biume bele-
ben mit saftigem Griin die Landschaft
ringsum und geben der globalen Gesell-
schaft die Perspektive eines versdhnten Mit-

Christian M. Rutishauser S

einanders.

' M. Kriggeler, Religion, Individualisierung u.
Moderne. Empirische religionssoziologische Stu-
dien aus der Schweiz, in: [KaZ 31 (2003) 398-410.
2 Vgl. www.lassalle-haus.org

3 1. von Loyola, Die Exerzitien (Freiburg 2005) 7.
+K. Mertes u. G.Schmidt, Der Jesuitenorden
heute (Mainz 1990) 29.

5 U. Beck, Der eigene Gott: Von der Friedens-
fahigkeit u. dem Gewaltpotential der Religionen
(Frankfurt 2008).



