Harald Schondorf Sf

Ist die Wahrheit intolerant?

Nach der wegen Protesten von kirchenkritisch eingestellten Professoren und
Studenten abgesagten Rede Papst Benedikts XVI. an der romischen Universitit
La Sapienza schrieb Johan Schloemann in der Stiddeutschen Zeitung am 18. Ja-
nuar 2008: ,Die wegen ,Intoleranz’ verhinderte akademische Rede des Papstes
verkiindet, gefillig verschleiert, ihrerseits einen im Kern intoleranten Wahrheits-
begriff.*

Ahnliche Auflerungen sind durchaus nicht selten zu vernehmen. Aber was ist
denn ein intoleranter Wahrheitsbegriff? Wer dartiber nachdenkt, was die Worter
Jtolerant und , Toleranz“ bedeuten, miifite merken, dafl die Rede von einer
intoleranten Wahrheit schief ist, da nur Menschen in ihrem Verhalten tolerant
oder intolerant sein kénnen. In einem abgeleiteten Sinn kann man dann auch die
betreffenden Vorgehens- oder Verhaltensweisen als tolerant oder intolerant be-
zeichnen, aber die Wahrheit kann ebensowenig tolerant oder intolerant sein wie
etwa die Naturwissenschaft oder die Menschenwiirde.

Von einer intoleranten Wahrheit zu reden, ist ebenso ein Kategorienfehler, wie
die Philosophen sagen, wie die Aussage Karl Valentins in seinem LEntentraum®
von dem Regenwurm, der 30 Zentimeter gelb war. Die Tatsache, daff man an-
scheinend gar nicht merkt, daff diese Formulierung sprachlich verungliickt ist,
scheint als solche schon ein Indiz dafiir zu sein, dafl diese Behauptung mehr von
Ressentiments und Emotionen geprigt ist als von rationaler Uberlegung,

Genau genommen, hat also die Rede von einem intoleranten Wahrheitsbegriff
iiberhaupt keinen sprachlich korrekten Sinn. Dennoch ist der Titel dieses Beitrags
bewuft so gewihlt, daf er diese verbreitete sprachliche Fehlleistung aufgreift und
von der Intoleranz der Wahrheit spricht. Was ist mit dieser Formulierung gemeint?
Sprachlich richtig wire es zu sagen, daf§ die Uberzeugung von der absoluten Wahr-
heit intolerant macht, Wer sich einer absoluten Wahrheit verpflichtet fiihle, so lau-
tet der Vorwurf, der toleriere keine Verhaltensweisen, die dieser absoluten Wahrheit
entgegenstehen, Nun gebe es aber in einer pluralistischen Gesellschaft keine all-
gemein anerkannte absolute Wahrheit. Also miifiten in einer pluralistischen Gesell-
schaft Verhaltensweisen erlaubt sein, die im Gegensatz zu einer absoluten Wahrheit
stehen. Dies werde aber von den Anhingern einer absoluten Wahrheit nicht tole-
riert. So miifite man wohl den Vorwurf, um den es hier geht, etwas ausfiihrlicher
formulieren und begriinden.

2/2009 - www.stimmen-der-zeit.de 125



Harald Schondorf S]

Was ist Toleranz?

Um diesen Vorwurf zu kldren, sei als erstes die Frage gestellt: Was versteht man un-
ter Toleranz? Toleranz heifit — wortlich tbersetzt — Duldung. Die Toleranz besteht
aber nicht darin, daff ich etwas dulde, obwohl es mir aus irgendwelchen Griinden
nicht gefallt. Wenn mir bei anderen etwas aus rein subjektiven Griinden nicht gefillt,
so habe ich nicht das mindeste Recht, es deshalb zu unterbinden. Denn zunichst ein-
mal hat in einer freiheitlichen Gesellschaft jeder Mensch die Freiheit, nach seinem
Willen zu handeln, solange er nicht die Freiheit der anderen behindert oder ihnen
Schaden zuftigt. Darum kann ich noch nicht von Toleranz sprechen, wenn es einfach
darum geht, etwas zu dulden, was mich drgert oder stort. Denn die Frage, was mir
gefallt oder nicht, ist kein Mafistab fiir die Freiheit meiner Mitmenschen. Dafl mir ein
bestimmtes Verhalten subjektiv gegen den Strich geht, gibt mir fiir sich allein noch
keinerlei Berechtigung daftir, es einem anderen verbieten zu wollen.

Wire es anders, so miifite ich jeden schon dann als tolerant bezeichnen, wenn er
sich nicht wie ein Despot auffithrt, und dies ist offensichtlich nicht das, was wir mit
Toleranz meinen. Urspriinglich war unter Toleranz die Duldung anderer Religio-
nen verstanden worden, die man zwar nicht fiir richtig hielt, deren Bekenntnis und
deren Praktiken aber geduldet wurden. Wir kénnen also erst dann von Toleranz
sprechen, wenn es sich um die Duldung eines Verhaltens handelt, das ich mit guten
Griinden objektiv nicht fiir richtig erachte. Wenn mir ein Verhalten gleichgiiltig ist,
so stellt sich die Frage der Tolerierung tiberhaupt nicht. Und wenn ich ein Verhal-
ten billige, so toleriere ich es nicht, sondern ich halte es fiir gut und befiirworte es.
Toleranz ist also etwas anderes als Billigung oder Gutheiffung. Nur von dem, was
ich nicht billige und nicht fiir richtig erachte, kann ich sinnvollerweise sagen, dafl
ich es dennoch toleriere. Somit erweist sich also die Toleranz als die Duldung eines
Verhaltens, das man der Sache nach fiir falsch hilt. Man kann aber nur dann etwas
fiir objektiv falsch halten, wenn man davon iiberzeugt ist, dafl es eine objektive
Wahrheit gibt. Es zeigt sich also schon bei einer genaueren Analyse dessen, was un-
ter Toleranz zu verstehen ist, daf} es ohne die Uberzeugung von der Wahrheit gar
keine Toleranz gibt, sondern nur die Frage, wie unterschiedliche subjektive Interes-
sen miteinander auskommen konnen.

Toleranz st nicht Billigung

Nun gibt es heutzutage eine neue Tendenz, die nicht nur Toleranz, sondern Billi-
gung fordert. Dies zeigt sich daran, dafl man nicht nur die Erméglichung der Aus-
tibung bestimmter Verhaltensweisen verlangt, sondern dartiber hinaus auch noch
jede Kritik an diesem Verhalten verbieten mochte oder tatsachlich verbietet. Das
Zauberwort hierfiir lautet bekanntlich ,Diskriminierungsverbot®.

126



Ist die Wahrheit intolerant?

Natiirlich ist es berechtigt, soziale und rechtliche Diskriminierungen aus un-
berechtigten Griinden zu verbieten. Aber dieses Diskriminierungsverbot darf
nicht dahingehend ausgedehnt werden, dafl daraus ein Kritikverbot gemacht
wird. Nun kann ich zwar von Mitgliedern einer Organisation oder Institution
Loyalitit einfordern und insofern das Recht auf ffentliche Kritik der Linie der
betreffenden Institution oder ihrer Fiihrung einschrinken, wie dies beispiels-
weise von Beamten oder von Mitgliedern einer Firma, einer Partei, einer Kirche
und dergleichen gefordert wird. Aber ganz allgemein innerhalb des Staates kann
ich von niemandem fordern, ein bestimmtes Verhalten nicht nur zu tolerieren,
sondern fiir gut zu erkliren. Wer dies verlangt, ist kein freiheitlicher Demokrat
mehr, sondern verhilt sich totalitir. Niemand hat das Recht, von mir zu fordern,
daf ich sein Verhalten billigen miisse. Denn das ist nichts anderes, als dafl man
anderen einen Maulkorb umhingt und sie ihres Rechtes auf freie Meinungsdufe-
rung beraubt. Denn dieses Recht ist ja nur interessant, insofern es ein Recht dar-
auf ist, andere zu kritisieren.

Die Tatsache, daR in friiheren Zeiten Autorititen aller Art diese Meinungsfreiheit
nicht gewahrt haben, rithrte ja in der Hauptsache daher, daf8 sie keine Kritik
wiinschten und aus diesem Grund jede Kritik von vornherein als diskriminierend
bezeichneten. Daf heute bestimmte Gruppen mit denselben Argumenten versu-
chen, jede Kritik an ithnen zu unterbinden, ist ein fundamentaler Angriff auf das
Grundrecht der freien Meinungsiuferung und mufl mit aller Deutlichkeit zurick-
gewiesen werden. Es ist sicherlich im Finzelfall nicht immer leicht, die Grenze zwi-
schen einer sachlichen und somit erlaubten und einer beleidigenden und herabset-
senden Kritik zu ziehen, Es steht aber aufier Frage, dafl es in einer freiheitlichen
Demolkratie immer erlaubt sein muf, eine sachlich begriindete Kritik am Verhalten
eines anderen vorzutragen.

Eine sachliche Begriindung kann aber nur darin bestehen, dafl ich eine be-
stimmte Verhaltensweise begriindeterweise als unklug, zwecklos, unberechtigt,
unmoralisch usw. bezeichne. Dies stellt natiirlich eine Disqualifizierung des be-
creffenden Verhaltens dar. Aber eine andere Weise, eine Kritik sachlich zu be-
griinden, gibt es nun einmal nicht. Wenn Kritik iiberhaupt erlaubt sein soll, so
muf es auch erlaubt sein, eine bestimmte Handlungsweise negativ zu charakteri-
sieren. Wer also jede derartige Charakterisierung sofort als Diskriminierung be-
seichnet und aus diesem Grund unterbinden will, der erklrt in Wahrheit jede
Kritik definitorisch zur Beleidigung und Diskriminierung. Damit wird aber das
Recht auf Kritik iiberhaupt in Frage gestellt. Das Recht auf Kritik gehort aber
»um Kernbestand des Grundrechtes auf freie Meinungsaufierung, das wiederum
cine Grundvoraussetzung jeder Demokratie darstellt, die diesen Namen ver-
dient.

127



Harald Schondorf S|

Suche nach der Wahrheit statt Erkenntnis der Wahrheit?

Nun wird aber vielfach behauptet, die Berufung auf die Wahrheit fiihre dazu, daf
sich Menschen auf eine hohere Stufe als die anderen stellen und das Verhalten der
anderen diktieren wollten. Nur wer selbst auf den Anspruch verzichte, die Wahr-
heit zu erkennen oder zu besitzen, konne auch anderen gegeniiber tolerant sein.
Heiflt das also, dafl man im Stil Gotthold Ephraim Lessings die Suche nach der
Wahrheit an die Stelle der Wahrheit selbst setzen sollte? Dies hitte doch, wie es
scheint, den Vorteil, dafl dann niemand mehr von sich beanspruchen konnte, tiber
die Wahrheit zu verfigen und dementsprechend zu dekretieren, welche Verhaltens-
weisen erlaubt sind und welche nicht.

Wie steht es mit der Behauptung, daf} die Suche nach der Wahrheit besser sei als
die Wahrheit selbst> Nehmen wir diese Behauptung beim Wort und fragen wir ein-
mal nach ihrer genauen Bedeutung: Was verstehen wir denn unter einer Suche?
Wenn ich etwas suche, so heifSt dies nichts anderes, als daf} ich mich darum bemiihe,
etwas zu finden. Wer nichts finden will, der sucht auch nach nichts. Wenn der Sinn
und Zweck des Suchens aber darin besteht, das Gesuchte zu finden, so kann ich
nicht die Suche nach der Wahrheit als das Bessere gegeniiber der Erkenntnis der
Wahrheit bezeichnen. Wer das Ziel seines Tuns, also das Finden der Wahrheit, dis-
qualifiziert, der disqualifiziert damit auch sein Tun als solches.

Dagegen konnte jemand einwenden, dafl doch in vielen Fillen gerade die Suche
einen eigentiimlichen Reiz hat, der beim Finden verschwindet. Bei einer Kriminal-
geschichte ist es doch gerade die Suche nach dem Titer, die die ganze Angelegenheit
interessant macht. Dies ist zweifellos richtig, aber doch nur dann, wenn am Ende
auch der Titer gefunden wird. Ein Autor von Kriminalromanen kann sich zwar
vielleicht einmal den Gag leisten, daff man am Ende des Romans vergeblich darauf
wartet, den wahren Titer zu entdecken. Wenn er 6fter nach diesem Schema arbei-
ten sollte, wird er bald keine Leser mehr finden. Denn wenn sich das Suchen als
sinnlos herausstellt, weil das Gesuchte sich einfach nicht finden lafit, so geht auch
der Reiz der Suche verloren und verwandelt sich in Langeweile und Enttiuschung.
Ein Forscher, der zum Resultat gelangt, daf} die von ihm gesuchte Lésung des Pro-
blems nicht zu finden ist, wird seine Bemithungen aufgeben, denn ein Suchen, das
von vornherein vergeblich ist, da das Gesuchte nicht gefunden werden kann, hat
sein Interesse verloren und wird sinnlos.

Nun kann es natiirlich sein, daf} jemand deshalb die Suche nach der Wahrheit so
hochhilt, weil er die Wahrheit selbst fiir langweilig hilt. Wer dieser Meinung ist,
von dem steht freilich zu beftirchten, daf§ er die Wahrheit Giberhaupt noch nie ernst-
haft gesucht hat. Jedenfalls hat er sie noch nicht wirklich entdeckt und begriffen.
Jeder erfolgreiche Forscher kann ihn dariiber belehren, dafl die Wahrheit alles an-
dere als langweilig und uninteressant ist.

128



Ist die Wabrbeit intolerant?

Die absolute Wahrheit

Was ist von dem Vorwurf zu halten, nicht unbedingt jede Wahrheit, aber die abso-
lute Wahrheit mache intolerant? Hier stellt sich als erstes wiederum die Frage, was
unter absoluter Wahrheit verstanden wird. Das lateinische Wort ,absolutus® be-
deutet, wenn man es wortlich iibersetzt, ,losgelost“. Absolut ist etwas, was rein in
sich steht und von nichts anderem abhingig ist. Zunichst einmal bedeutet das Wort
von der absoluten Wahrheit also seinem Wortsinn nach eine oder diejenige Wahr-
heit, die rein fiir sich selbst und unabhingig von irgendwelchen sonstigen Faktoren,
Interessen, Wiinschen oder dergleichen mehr den Charakter der Wahrheit besitzt.
Fine solche Wahrheit ist also frei von allem anderen, von Privatinteressen, von
Machtanspriichen, von Gewaltphantasien usw.

Aus ciner solchen Bestimmung folgt, dal man eine absolute Wahrheit gar nicht in
dem Sinn besitzen kann, als wire sie eine Art Privateigentum, da sie ndmlich iiber
allem Privaten und Individuellen stehen mufl, um wirklich absolut zu sein. Man
kann sie darum auch nicht so verteidigen, wie man sein Eigentum, seine Heimat
oder seine Mitmenschen verteidigt. Wenn die Wahrheit in diesem Sinn absolut ist,
dann fithrt das rechte Verhiltnis zu ihr nicht zu Intoleranz, sondern im Gegenteil
gerade zur Toleranz. Denn eine solche Wahrheit wird von niemandem einfachhin
gehabt oder verwaltet; sie wird anerkannt, geachtet, respektiert. Wer sie vollig ver-
einnahmen wollte, wiirde gerade ihre Absolutheit zerstoren.

Eine wirklich absolute Wahrheit ist auch darum fiir niemanden eine Gefahr, weil
jegliche Wahrheit nur durch Uberzeugung erlangt und nicht mit anderen Mitteln
durchgesetzt werden kann. Die Wahrheit kann grundsitzlich nicht mit Gewalt er-
zwungen werden, und nicht etwa deshalb nicht, weil dies eine bestimmte Weltan-
schauung, Philosophie oder Religion sagen wiirde. Aus diesem Grund verfehlt eine
intolerante Durchsetzung der Wahrheit von vornherein ihren Zweck. Man kann die
Wahrheit nicht einem anderen mit Gewalt aufdringen, denn die Wahrheit kann
ihrem Wesen nach nur durch eine freie verniinftige Einsicht erkannt werden. Eine
andere Art, die Wahrheit zu erkennen, gibt es schlicht und einfach nicht. Auf der
reinen Ebene der theoretischen Erkenntnis gibt es keinen Zwang zur Wahrheit.
Ganz im Gegenteil: Nur wer frei iiberlegend denken und nachdenken kann, ist im-
stande, zur Erkenntnis der Wahrheit zu gelangen. Natiirlich geh6ren hierzu die
vielfiltigen Formen der Bezugnahme auf andere, angefangen vom einfachen Lernen
bis zur ausfiihrlichen und lange dauernden geistigen Auseinandersetzung. Dies al-
les indert nichts daran, daf die Erkenntnis der Wahrheit letzten Endes nur als eine
Einsicht mdglich ist, und daR eine Einsicht niemals von aufien oder durch irgend-
welche korperlichen Methoden erzwingbar ist.

Man kann zwar versuchen, einen Menschen so zu manipulieren, dafl er bestimmte
Dinge fiir wahr halt, aber das ist eine psychologische Uberlistung und keine wirkli-
che Erkenntnis, auch wenn der Betreffende selbst nicht immer in der Lage sein mag,

129



Harald Schindorf SJ

dies festzustellen. Wer wirklich an der Wahrheit interessiert ist, kann an solchen zwei-
felhaften oder gar unmenschlichen Methoden iiberhaupt kein Interesse haben. Um es
deutlich zu sagen: Es mag sein, daf} es Methoden der Gehirnwische gibt, mit deren
Hilfe wir einem Menschen bestimmte Meinungen aufoktroyieren konnen — eine
wirkliche Erkenntnis der Wahrheit ist auf diese Weise nie und nimmer zu erreichen.
Zwangsbekehrungen sind ihrer Natur nach unméglich, auch wenn sie leider immer
wieder in der Geschichte versucht wurden. Eine wirklich absolute, d. h. von allen In-
teressen und Emotionen befreite Wahrheit kann gar nicht zur Intoleranz fithren, denn
die Wahrheit kann nur in Freiheit als Uberzeugung angenommen werden. Wer daran
interessiert ist, den Gesprachspartner wirklich zu tiberzeugen und nicht nur rheto-
risch zu tiberrumpeln, dem geht es in seinem Reden um die Wahrheit. Denn eine echte
Uberzeugung kann sich nur da einstellen, wo ich etwas fiir wahr halte.

Dafl eine absolute Wahrheit nicht vereinnahmt werden darf, sollte im Grund
auch allen Instanzen, die mit ihr zu tun haben, bewufit sein. So ist es nicht die
Aufgabe eines Verfassungsgerichts, die einzig mogliche Ableitung aus einem Ver-
fassungsgrundsatz herzuleiten, sondern nur, negativ bestimmte Entscheidungen des
Gesetzgebers als verfassungswidrig zu erkliren und positiv einen Rahmen abzu-
stecken, innerhalb dessen eine verfassungsmiflige Entscheidung sich zu halten hat.
Dasselbe gilt fiir das kirchliche Lehramt. Seine Aufgabe besteht ebenfalls nicht
darin, die einzige mogliche Weise der Glaubensaussage zu definieren, sondern die-
jenigen Aussagen zu verwerfen, die nicht mit dem Glauben vereinbar sind, und bei
Bedarf den Rahmen fiir die richtige Auslegung des Glaubens vorzugeben. Dies ist
freilich, wie wir alle wissen, im Einzelfall nicht immer den dafiir Zustindigen klar.
Aber dies ist nicht die Schuld der Wahrheit, sondern es liegt am falschen Umgang
mit ihr. Eigentlich erméglicht gerade die hdchste Wahrheit die grofitmégliche Tole-
ranz. Denn sie zeigt uns, dafl wir immer hinter ihrer Forderung zuriickbleiben und
dafl wir dies darum auch anderen zubilligen miissen.

Wahrheit und Gewalt

Es ist Mode geworden, klare Uberzeugungen als Ursprung von Gewalt zu brand-
marken. Ich will nicht auf den angeblichen historischen Nachweis dieser These ein-
gehen: zum einen, weil ich mich auf diesem Gebiet nicht auskenne; zum anderen,
weil solche historischen Beweise grundsitzlich fragwiirdig sind. Es geniigt, sich die
Frage nach der jeweiligen Verantwortung bestimmter Personen fiir die Kriege der
letzten 200 Jahre vor Augen zu halten, von denen wir historisch immerhin mehr
wissen als von Dingen, die vor zwei- bis viertausend Jahren passiert sind, um zu se-
hen, wie extrem schwierig es ist, bei historischen Ereignissen unvoreingenommen
festzustellen, wer in welchem Ausmafl woran wirklich schuld ist. Denn bekanntlich
sind die Motive fiir unser Tun so gut wie immer gemischt und nicht nur von einer

130



Ist die Wabrheit intolerant?

cinzigen Art. Und dies heiflit meistens auch, dafl es in vielen Fillen ebenso falsch ist,
die offen vorgetragenen Motive alle in Bausch und Bogen fiir eine Liige zu erkliren,
als sie alle fiir wahr und fiir die einzigen Motive zu halten. Es spricht darum alles
dafiir, daf die allzu einfachen Erklirungen historischer Ereignisse unzulissige Ver-
einfachungen darstellen.

Dennoch ist es unbestreitbar, dal die Uberzeugung, im Besitz der Wahrheit zu
sein, zu Uberheblichkeit und Unduldsamkeit fithren kann und oft auch gefiihrt hat.
Und es trifft ebenso zu, dafl es den Fanatismus nur da gibt, wo Menschen sich fiir
etwas einsetzen, und der schlimmste Fanatismus ist meist derjenige, der vorgibt,
sich fiir die hochsten Werte einzusetzen. Auch hier gilt der alte Spruch: ,,corruptio
optimi pessima“ (die Verkehrung des Besten ist das Schlimmste). Nichts in unserem
Leben ist dagegen gefeit, in sein Gegenteil verkehrt zu werden. Darum hat niemand
so deutlich die Verkehrung des Religiosen angeprangert wie Jesus. Aber hieraus
folgt nicht, daff das, was hier verkehrt wird, keinen Wert besifle. Bekanntlich ent-
springt der tiefste Hafl oft enttiuschter Liebe. Aber hieraus wird doch kein auch
nur halbwegs verniinftiger Mensch den Schlufl zichen, die Liebe als solche sei etwas
Schlechtes und nicht erstrebenswert. So kann natiirlich auch die Intoleranz aus ei-
nem falschen Verstindnis von Wahrheit entspringen, ohne dafl hieraus folgen
wiirde, daf die Wahrheit als solche notwendigerweise zur Intoleranz fithrt.

Zudem ist der Fanatismus nicht unbedingt die Verteidigung einer absoluten
Wahrheit, sondern oft genug die Verteidigung der vermeintlichen oder wahren ei-
genen Rechte, die sehr oft partikulirer Natur sind und die nationale, ethnische oder
kulturelle Identitit, aber keine allumfassende Wahrheit betreffen. Auch manche uns
heute eher befremdlich anmutende Verhaltensweisen Israels im Alten Testament
(die bei anderen Vélkern der damaligen Zeit nicht anders waren) sind als Verteidi-
gung der eigenen Identitit in einer Minderheitssituation zu erkliren. Hatten sich
die Isracliten einfach mit den anderen vermischt, bevor sie eine entsprechende Zahl
erreicht und einen regelrechten Staat gegriindet hatten, so wiren sie tiber kurz oder
lang als Isracliten und als Gliubige des einen Gottes untergegangen.

Eine weitere Gefahr stellt die unehrliche Berufung auf die angebliche Verteidi-
gung der Wahrheit dar. Sie ist eine der Formen von Heuchelei, die besonders gefahr-
lich ist, weil sie sich als Verteidigung des Guten tarnt. Wer darum weif}, kann nun
aber ebenso in die gegenteilige Falle tappen und aus Angst, aus Konformismus oder
aus blofer Bequemlichkeit iberhaupt darauf verzichten, die Wahrheit zu verteidi-
gen. Dies hat dann nichts mehr mit Toleranz zu tun, sondern ist in Wirklichkeit die
Vorstufe zu ihrer Abschaffung. Denn wo keine Werte und keine Wahrheiten mehr
verteidigt werden, da hat der Intolerante leichtes Spiel; da setzt sich die Macht des
Stirkeren durch, und auf lingere Sicht wird die 6ffentliche Moral untergraben, wie
wir das vom Uberhandnehmen von Schutzgelderpressungen, Korruption und dhn-
lichen Miflstinden in vielen Lindern kennen; wenn sich solche Miflbrauche einmal
eingenistet haben, ist dagegen sehr schwer anzukimpfen.

112411



Harald Schéndorf S]

Grenzen der Toleranz

Damit haben wir bereits die Grenzen der Toleranz angesprochen - ein Thema, das
hier nicht in allen Einzelheiten erdrtert werden kann. Denn die Toleranz findet
zunichst einmal da ihre Grenzen, wo anderen Menschen Schaden zugefiigt wird,
ohne daf} dies um eines héheren Gutes willen gerechtfertigt werden kann. Es ist al-
lerdings nicht moglich, jegliches Verhalten zu unterbinden, das einem anderen scha-
det oder ihn ungerechtfertigt benachteiligt. Die Schwierigkeit mit der Toleranz be-
steht also darin, daf8 sie in dem Augenblick aufhort, wo der oder die anderen etwas
tun, was jemandem ernsthaften Schaden zufiigt. Denn es kann und darf nicht tole-
riert werden, daff einem anderen Menschen Schaden zugeftigt wird, es sei denn, dies
liefle sich um eines hoheren Gutes willen nicht vermeiden. Hieraus ergibt sich ein
schwieriges Problem, denn die Frage, wann jemand geschadigt wird, ist nicht so
leicht zu beantworten. Mit den meisten Dingen, die wir tun, fiigen wir auch jemand
anderem einen Nachteil zu, angefangen vom Nachteil einer nicht vollig gerechten
Behandlung bis hin zu massiven psychischen, sozialen oder gesundheitlichen Schi-
digungen. Wer wird zum Beispiel schon behaupten wollen, er hitte seine hausliche
und schulische Erziehung vollig unbeschidigt tiberstanden?

Wenn Menschen bei jeder Kleinigkeit Protest anmelden und behaupten, sie seien
in ihrer Ruhe oder ihrer personlichen Entfaltung gestort, so kann daraus eine Hal-
tung der Intoleranz erwachsen, bei der so etwas wie Ricksichtnahme auf die an-
deren und auf die Anliegen der Allgemeinheit kaum noch vorkommen. Wenn um-
gekehrt Menschen bei keiner ihrer Verhaltensweisen darauf achten, ob sie damit
andere belistigen, so kommen wir zum selben Ergebnis. Toleranz fingt mit der
Riicksichtnahme auf andere an und nicht damit, dal man immer zuerst die Riick-
sicht von seiten der anderen fordert. Ohne eine Kultur der Riicksichtnahme und der
Bereitschaft, um des Allgemeinwohls auch die eine oder andere eigene Annehm-
lichkeit einzuschrinken, kann sich auch keine Kultur der rechten Toleranz ent-
wickeln.

Lenken wir darum unser Augenmerk auf diejenigen Fille, wo kein Zweifel
daran besteht, dafl sie nicht toleriert werden konnen. Dies ist zweifellos dann der
Fall, wenn die Duldung bestimmter Verhaltensweisen zur Intoleranz anderer
fuhrt oder fundamentale Menschenrechte verletzt. Eine grenzenlose Toleranz
wire selbstzerstorerisch. Die Toleranz braucht also selbst eine wahre und unver-
riickbare Grundlage, um nicht zum Opfer der Intoleranten zu werden. Wir
bengtigen folglich die Uberzeugung von unantastbaren Rechten, deren Verlet-
zung auf keinen Fall toleriert werden darf. Hierzu gehoren alle Verhaltensweisen,
die die Menschenrechte und die Menschenwiirde verletzen und darum ein Verbre-
chen oder Vergehen gegen die Menschlichkeit darstellen. Dies bedeutet aber
nichts anderes, als dafl das Bekenntnis zur Unantastbarkeit und Unaufgebbarkeit
der Rechte und der Wiirde aller Menschen den Rang einer absoluten Wahrheit

i 51



Ist die Wabrbeit intolerant?

cinnimmt. Die Toleranz benétigt also ein Fundament der Wahrheit, wenn sie
nicht der Intoleranz zum Opfer fallen will.

Aus diesem Grund ist die Verteidigung der Menschenwiirde und der Menschen-
rechte die unentbehrliche Grundlage jeden toleranten Zusammenlebens. Diese Ver-
teidigung ist aber nur dann mdglich, wenn wir von der Wahrheit der Menschen-
wiirde und der Menschenrechte tiberzeugt sind. Die zur Verteidigung der Toleranz
ndtige Zivilcourage setzt nicht nur Mut, sondern zunichst einmal die Uberzeugung
von der Wahrheit dessen voraus, was zu verteidigen ist. Man darf zwar niemanden
zwingen, etwas zu tun, was gegen sein Gewissen ist. Aber man muf} sehr wohl in
bestimmten Fallen jemanden daran hindern, etwas zu tun, wovon er behauptet, sein
Gewissen gebiete ihm das, wie dies beispielsweise bei Terroristen der Fall ist.

Das Zusammenleben auf der Ebene der Toleranz setzt weiterhin voraus, dafl es im
Normalfall zu keinen Konflikten kommt, bei denen sich die Frage stellt, ob das be-
treffende Verhalten noch tolerierbar ist oder ob es selbst einen Angriff auf die Tole-
ranz darstellt, so daf es unter allen Umstinden verhindert werden muf3. Ein solches
Zusammenleben ist in einer pluralistischen Gesellschaft nur deshalb moglich, weil
es trotz unterschiedlicher Auffassungen iiber religiése und weltanschauliche Grund-
iiberzeugungen doch einen weitgehenden Konsens tiber die praktischen Verhal-
tensweisen gibt. Wo dieser Konsens nicht oder nicht mehr vorhanden ist, weil er
durch Korruption, durch die Gewaltherrschaft krimineller Zusammenschlisse,
durch menschenverachtende Herrschaftssysteme oder durch Fanatiker und Terro-
risten zerriittet wurde, beginnt die Rede von der Toleranz zu einer bloff akademi-
schen Theorie zu werden. Aber gerade dann und dort wird die Besinnung auf die
Wahrheit noch dringender als in einer Gesellschaft, in der das Zusammenleben trotz
unterschiedlicher Grundiiberzeugungen einigermaflen problemlos funktioniert.
Denn das friedliche Miteinander der verschiedenartigen Auffassungen und Verhal-
tensweisen kann immer bedroht werden und bedarf darum immer der Besinnung
auf die unbestrittenen gemeinsamen Grundlagen. Eine solche Besinnung hat aber
mmer die Form der Suche nach der Wahrheit, denn die blofle Konvention, die
bloRe Dezision kann nur eine voriibergehende Basis sein, sofern sie nicht auf einer
tieferen Grundlage ruht, die von sich her Zustimmung verlangt - und dies ist die

Wahrheit.

Toleranz setzt Wahrheit voraus

Die Toleranz setzt die Uberzeugung von der absoluten Wahrheit des Vorrangs des
Menschen voraus. Wer diese Uberzeugung nicht teilt, ist in Gefahr, entweder selbst
intolerant zu sein oder zu werden oder nichts gegen Intoleranz zu unternchmen.
Denn er wird entweder Verhaltensweisen tolerieren, die sich gegen die Menschen-
wiirde richten, oder er wird bestimmte inakzeptable Verhaltensweisen aus Griinden

155



Harald Schindorf SJ

der Staatsraison, der Religion, der eigenen Nation oder dergleichen in bestimmten
Fillen fiir annehmbar erachten, wie etwa die Anwendung der Folter, die Tétung
harmloser Unbeteiligter, Meineid, Verrat, die Miflachtung des Kriegsrechts und
dhnliches mehr. Natiirlich ist fiir ein solches Verhalten nicht unbedingt notwendig,
dafl jemand ausdriicklich die Uberzeugung besitzt oder vertritt, dafl bestimmten
Normen unbedingte Geltung zukommt, wie es ja auch sonst beim Handeln oft der
Fall ist, dafl die Normen, die wir theoretisch vertreten, und diejenigen, an die wir
uns dann in der Praxis wirklich halten, mehr oder weniger voneinander abweichen
konnen.

Es zeigt sich also, dafl die zumindest praktisch gelebte Uberzeugung von der
Wahrheit, und wir diirfen auch sagen, von einer absoluten Wahrheit, die notwen-
dige Voraussetzung fiir echte Toleranz darstellt. Denn nur im Licht einer absoluten
Wahrheit wird jedem Menschen der nétige Respekt zuteil, der Quelle und Be-
griindung fiir die Toleranz darstellt. Zugleich werden in diesem Licht aber auch die
Grenzen der Toleranz deutlich, und es zeigt sich, wann und wo Widerstand zu lei-
sten ist.

Vorrang der Menschenwiirde und Glaube an Gott

Es ist auch bedenkenswert, daf} die Toleranz in einer christlichen Tradition entstan-
den ist, auch wenn sie nicht selten gegen die christlichen Kirchen durchgesetzt wer-
den mufite. Denn nach christlicher Uberzeugung hat der Mensch den Vorrang vor
allen religiosen Riten und Briuchen. Nur da, wo der Sabbat fiir den Menschen und
nicht der Mensch fiir den Sabbat da ist, kann Toleranz gelebt werden. Wird der
Mensch jedoch dem Funktionieren — des Staates, der Wirtschaft oder sonstiger In-
stitutionen — oder bestimmten Gruppeninteressen untergeordnet, die auch in der
Gestalt von kulturellen Traditionen oder angeblichen Minderheitsrechten auftreten
konnen, dann gerit die Toleranz in Gefahr. Wir miissen dann im Namen der Men-
schenrechte, und somit auch im Namen der Wahrheit, im Konfliktfall solchen Prak-
tiken mit einem Veto entgegentreten. Denn nur diejenigen Auffassungen kénnen
toleriert werden, bei denen es zu keiner Verabsolutierung irdischer Dinge kommt,
sondern der Mensch den Vorrang innehat.

Fiir die Toleranz gilt tibrigens wie fiir jede Moral: Natiirlich kann der Atheist
ebenso moralisch denken und moralisch sein wie derjenige, der an Gott glaubt.
Aber nur wenn ich an einen Gott glaube, in dessen Hinden letzten Endes das Ge-
schick der Welt liegt, kann ich es verantworten, moralisch zu handeln. Denn der
moralisch Handelnde zieht in nicht wenigen Fillen den Kiirzeren gegeniiber dem
Skrupellosen, und er muf vor allem auch das Risiko eingehen, daf er andere nicht
vor der Macht des Unrechts schiitzen kann. Dies ist nur dann moralisch zu verant-
worten, wenn ich daran glaube, dafl es eine gottliche Weltregierung gibt. Wenn man

134



Ist die Wabrbeit intolerant?

dagegen der Meinung ist, alles liege an uns selbst, dann untergribt man damit die
Moral und die Toleranz, denn dann halten sich Menschen fiir berechtigt und viel-
leicht sogar verpflichtet, ohne Ricksicht auf Gesetz und Moral alle Mittel anzu-
wenden, um ihre Ziele durchzusetzen, da sie ja die Welt retten wollen.

Vor solchem Fehlverhalten schiitzt neben der konkreten Wachsamkeit nur die
immer wieder notige Riickbesinnung auf die unverriickbaren Fundamente eines
freiheitlichen Zusammenlebens in der Gesellschaft und die Bereitschaft zu ihrer
Verteidigung. Dies ist aber nichts anderes als die Riickbesinnung auf diejenigen
Wahrheiten, ohne die ein echt menschliches Leben und Zusammenleben nicht ge-
lingen kann. Denn echte Toleranz steht nicht im Gegensatz zur Wahrheit; sie ist
vielmehr tiberhaupt nur méglich, wenn sie auf den Grundwahrheiten tiber die Frei-
heit und Wiirde des Menschen beruht.

1155



