Wolfgang Beinert

Konkreter Gott — abstrakte Lehre?

| Die Bedeutung der Volksfrommigkeit fiir den Glauben der Kirche

Wenn eine Leitungspersonlichkeit in der Kirche oder ein Angehériger der Theo-
logenzunft das Wort ,,Volksfrommigkeit“ in den Mund nimmt, geht es ihm wie
einem, der den ersten Schluck Guinness-Bier verkostet: Es schmeckt seltsam. Beim
Bier vergeht das nach dem dritten Glas, sagt die Werbung. Und bei der Volksfrém-
migkeit? Ist die hinter dem Begriff stchende Wirklichkeit fiir Lebensform und Le-
benspraxis des Glaubens bekémmlich, niitzlich, wertvoll sogar — oder sollte man
von ihr im Christentum Abstand nehmen? Dieser Frage gehen die folgenden Uber-
legungen aus dogmatischer Perspektive nach. Methodisch-systematisch sollen die
Inhalte und praktischen Auswirkungen von Volksfrommigkeit bestimmt und kri-
tisch gewertet werden. Das geschieht in vier Schritten: Der erste steckt das Begriffs-
feld ab. Des weiteren erortern wir den theologischen Stellenwert jenes Volkes, um
dessen Spiritualitit es geht. Dann betrachten wir die charakteristischen Elemente
der Frommigkeit, die dieses Volk auszeichnen und offenbar von anderen Formen
unterscheiden. Schlieflich versuchen wir nach diesen und mittels dieser Reflexio-
nen zu orten, wo Wert und Unwert der Volksfrommigkeit im Kontext des Chri-
stenglaubens liegen.

Was ist Volksfrommigkeit?

Ein guter Theologe soll sich nach Meinung des Lehramts nie nur und nicht einmal
in erster Linie iiber die Sache, sondern tiber dessen Urteil zu der Sache informieren.
Wir schlagen also den offiziellen Katechismus der katholischen Kirche auf. Fiindig
wird man im zweiten Hauptteil tber die Feier der christlichen Mysterien, an-
schliefend im umfangreichen Traktat iiber die Sakramente. Dort ist erst von den Sa-
kramentalien, dann vom christlichen Begribnis die Rede. Logischerweise endet da-
mit alle Feier, und ,,Das Leben in Christus® hebt an — der dritte grofie Teil. Zwischen
beiden ist ein kurzer Abschnitt Giber die Volksfrommigkeit eingeschoben!.
Interessanterweise wird diese nicht in sich abgehandelt, sondern unter katecheti-
schem Aspekt — ein leises Mifitrauen ist uniibersehbar. Es erscheint spiter wieder2.
Beschrieben wird sie als Ausdrucksgestalt des ,religidsen Sinnes des christlichen
Volkes“, deren Formen ,,das liturgische Leben der Kirche umgeben®. Als Beispiele

7/2009 — www.stimmen-der-zeit.de 469



Wolfgang Beinert

werden registriert: Reliquienverehrung, ,,das Aufsuchen von Heiligtimern®, Wall-
fahrten, Prozessionen, Kreuzwegandachten, die religiosen Tinze, der Rosenkranz
und die Medaillen®. Es folgt ein Verweis auf das Zweite Vatikanische Konzil, wel-
ches das Verhaltnis zur amtlichen Liturgie notiert: Fortsetzung und nicht Ersatz
(SC 13). Der Katechismus macht abschlieflend aufmerksam auf das Dokument der
lateinamerikanischen Bischofskonferenz in Puebla 1979. Man kann erginzend ver-
weisen auf das Schluflidokument von Santo Domingo aus dem Jahr 1992. In beiden
Texten ging es um die Neuevangelisierung Lateinamerikas. Eine vatikanische Hilfe
will ein ,, Direktorium tiber die Volksfrommigkeit und die Liturgie. Grundsitze und
Orientierungen vom 17. Dezember 2001 sein®. Insgesamt existieren also verhilt-
nismiflig viele Bekundungen des kirchlichen Amtes, alle deutlich von einem Ton
bestimmt, der nicht frei ist von Besorgnis, ja erfiillt von einer gewissen Skepsis ge-
geniiber einer in der Kirche existierenden Spiritualitat.

Diese Zuriickhaltung rithrt daher, daf§ das Thema erstmals im Zusammenhang
mit der Reformation des 16. Jahrhunderts diskutiert werden muf3te. Sie hatte viele
Gestalten der spatmittelalterlichen Frommigkeitspraxis als abgottisch und
glaubenswidrig disqualifiziert. Das Konzil von Trient wollte die Spiritualitit der
Vorzeit prinzipiell legitimieren, konnte aber nicht umhin, die unbestreitbaren
Miffbriuche einzugestehen und den Kampf gegen sie aufzunehmen. Das Resultat
war das in letzter Minute zustandegekommene Dekret ,De invocatione, venera-
tione et reliquiis Sanctorum, et sacris imaginibus® (Von der Anrufung und Vereh-
rung der Reliquien der Heiligen und der heiligen Bilder) von 1563°%; es wird auch
im Katechismus kommemoriert®. Daher rihrt der katechetische Ansatz, der na-
hezu immer mit den kirchenamtlichen Positionsbestimmungen verkntipft ist: Sie
reden stets im Sprachspiel einer Oberschicht-Unterschicht-Gesellschaft, selbst-
verstandlich aus der Sicht von ,,oben®. Sie ergibt sich aus dem geltenden hierarcho-
logischen Kirchenbild, weist aber auch auf ein biirgerliches Bildungsgefalle hin.
Neuerlich wird die Volksfrommigkeit in der Aufklirung thematisiert. Jetzt ist sie
ein Euphemismus fir die Unaufgeklirtheit der sozial Marginalisierten”. Wir ver-
stehen, warum das Wort Volksfrommigkeit fiir viele einen strengen Geschmack be-
sitzt.

Vor diesem Hintergrund kénnen wir darunter die Auflerungen des christlichen
Lebens und Glaubens in der Lebenswelt des Volkes bzw. bestimmter Volksgruppen
verstehen. Sie konnen sich in positiver und in negativer Beziehung zu den offiziel-
len amtlichen und theologischen Sprach- und Ausdrucksformen befinden. Diese
Auferungen dienen dazu, den Glauben in vereinfachter und auf das tigliche christ-
liche Leben zugeschnittener Form zu artikulieren. Das kann als Anpassung, aber
auch als Erginzung des ,Hoch-Glaubens® erfolgen.

Ein Fall, wo beides sichtbar wird, ist Entstehung und Schicksal des Fronleich-
namsfestes. Auf dem Hintergrund einer gesteigerten eucharistischen Anbetungs-
frommigkeit und des mittelalterlichen Schauverlangens setzten sich im 13. Jahrhun-

470



Konkreter Gott — abstrakte Lebre?

dert fromme Frauen im heutigen Belgien fiir ein neues Fest der Realprisenz Chri-
sti im Sakrament ein. Als die heilige Juliana von Liittich (1 1258) Visionen von einer
Mondscheibe mit einem dunklen Fleck am Rand hatte, den sie auf eben diesen Man-
gel deutete, setzte eine bald auch von der Hierarchie aufgegriffene Bewegung ein,
die Papst Urban IV,, ehedem Archidiakon in Liittich, 1264 zur universalkirchlichen
Einfithrung des Festes veranlafite. Letzter Anstof§ war das , Wunder von Bolsena®,
das Raffael in den Stanzen des Vatikans dargestellt hat: Ein béhmischer Priester, der
Zweifel an der wirklichen Gegenwart hatte, erlebte, daf} sich das Korporale rot
farbte, als er etwas Wein verschiittete. Es war iibrigens zum ersten Mal, daf} ein
Papst ein Fest dekretierte und damit gesamtkirchliche Jurisdiktion ausiibte. Es
wurde allerdings erst dann wirklich rezipiert, als es gegen die eucharistischen Hire-
sien des Berengar von Tours und der Katharer instrumentalisiert wurde. Bis heute
hat es eine ungewohnliche Popularitit behalten. Nicht ohne Grund heifit es in Alt-
bayern ,Prangertag” wegen der ins Weltliche reichenden Prachtentfaltung.

Wir stellen fest: Aus einer Volksbewegung entwickelt sich mit amtskirchlicher
Approbation ein Hochfest, welches seinerseits wieder befruchtend auf die Volks-
frommigkeit, aber auch auf den Volksglauben an die wirkliche Gegenwart Christi
in der Monstranz-Hostie einwirkt. Nur ganz am Rand sei bereits hier vermerkt, daf§
diese Schaufrommigkeit in einer nicht geringen Spannung zu den biblischen Vorga-
ben steht, die im Kontext des Letzten Abendmahls vom Essen der eucharistischen
Speise sprechen.

Wer ist das Volk?

Wir beginnen eine nahere Analyse, indem wir uns zuerst dem ,,Volk® zuwenden,
dessen Frommigkeit uns beschiftigt. Das Feld der gingigen Einschitzung kann man
durch vier Pflocke deutlich markieren. Vor nicht langer Zeit pflegten kirchliche Fest-
redner das Publikum zu begriifien mit der Anrede: ,,Eminenzen, Exzellenzen, hoch-
wiirdigste und hochwiirdige Herren und (mit Emphase) mein liebes katholisches
Volk!®“ Volk — das sind also die Titellosen, die Nichtbeamteten, die Gewohnlichen.
Sie wurden manchmal auflerdem noch infantilisiert. ,,Geliebte Diézesankinder®, re-
dete zum Beispiel der Regensburger Erzbischof Michael Buchberger (1871-1961)
noch in den 50er Jahren die Adressaten seiner Hirtenbriefe an. Sie gelten als unmiin-
dig, zu ihrem Wohl angewiesen auf den Vater Bischof. Ein dritter Pflock markiert die
Unterscheidung der Gottesdienstteilnehmer in Priester/Bischéfe und Glaubige.
Selbst noch im heutigen deutschen Missale lautet die Rubrik am Palmsonntag fiir die
szweite Form des Einzugs®:

,Die Glaubigen versammeln sich mit Zweigen in den Hinden vor dem Portal der Kirche

oder in der Kirche selber. Der Zelebrant und seine Assistenz ziehen mit einer Gruppe von
Glaubigen zu einem geeigneten Platz in der Kirche aufierhalb des Altarraumes.“®

471



Wolfgang Beinert

Da man nicht unterstellen kann, daff Bischofe und Priester ungliubig sind, muf}
man fast annehmen, die Glaubigen seien eher jene, die daran glauben miissen, was
den Unterhalt der ersteren angeht. Im ,,Decretum Gratiani®, einer einflufireichen
Kirchenrechtssammlung des 12. Jahrhunderts, jedenfalls steht, daf} die Laien das
Recht (!) haben, Steuern (,,den Zehnten®) zu berappen’.

Damit stehen wir bei der folgenschwersten Bestimmung des christlichen Volkes.
Gratian fihrt an der zitierten Stelle die Unterscheidung von Klerikern und Laien
ein. Kleriker sind ,die Erwahlten® (griechisch kléros = Los): ,,Es gibt aber eine an-
dere Art von Christen, nimlich die Laien. Lads ist nimlich ,Volk‘.“ Sie sind die
Konzessionschristen, die gniadigerweise einiges dirfen, wahrend die Kleriker die
Erwihlten und die Herrscher genannt werden. Das christliche Volk ist durch und
durch negativ bestimmt. Bezeichnenderweise ist es bis heute nicht gelungen, eine
wirklich positive Definition oder Beschreibung des Laien zu finden. Auch das
Zweite Vatikanum, das sich alle Mithe gab, fand keine echte Losung. Wenn die
Kirchenkonstitution ,, Lumen gentium® die Laien als ,,die Christglaubigen mit Aus-
nahme der Glieder des Weihestandes und des Ordensstandes“ (LG 31) charakteri-
siert, ist das eine blofle Umdrehung der Relationen. Was an Positivem von ihnen ge-
sagt wird, gilt genauso fiir die Kleriker. Es kann unter diesen Voraussetzungen nicht
verwundern, dafl die Frommigkeit des Volkes a priori und a fortiori - also letztlich
unabhingig von ihrer tatsichlichen Gestalt — vorwiegend skeptisch, so negativ wie
das Volk selber betrachtet und beurteilt wurde.

Dieses Bild vom Volk widerspricht der Lebenswirklichkeit der Kirche; es ist bib-
lisch nicht begriindet und theologisch nicht zu rechtfertigen. Man wird kaum
Widerspruch ernten, wenn man darauf hinweist, dafl in aller Regel die christliche
Sozialisation nicht durch Enzykliken, Hirtenworte und Handbtcher der Dogma-
tik einschlieflich ihrer katechetischen Derivate bewerkstelligt wird, sondern durch
die so genannten Laien. Die meisten Christenmenschen haben ihren keimhaften
Taufglauben vor jedem kirchenamtlichen Einfluf} mittels des Wortes und Beispiels
ihrer Eltern und anderer Familienmitglieder entwickelt, spiter vielleicht durch
Kindergartnerinnen oder Grundschullehrer. Zu diesen ,Mitteln“ zdhlen wir auch
die Volksfrommigkeit: Das Brauchtum, die Lektiire der Heiligenviten oder kirch-
liche Feste (Weihnachten in der Familie) sind immer noch friith wirkende Elemente
des Glaubenswachstums und des Glaubenslebens. Das Amt ist unter dieser
Perspektive nicht in erster Linie ,,potestas“ (Machtzentrum) als vielmehr ,ministe-
rium“ (Dienstleistung) fiir das Kirchenvolk.

Wichtiger als dieser Hinweis ist der biblische Befund. Fiir einen Petrus oder
Paulus wiare die Klassifikation Gratians vollig unverstindlich gewesen. Ganz ab-
gesehen davon, daff es zu ihrer Zeit keinen Klerus als Stand gegeben hat, ist fiir die
frithen Nachfolgerinnen und Nachfolger Jesu Volk die Hochstqualifikation des
Christseins. Auf dem Hintergrund des Ersten Testaments charakterisieren sich
die Anhanger des ,neuen Weges“ (Apg 9,2) als das ,,neue Volk Gottes und mei-

472



Konkreter Gott — abstrakte Lebre?

nen damit ohne Ausnahme alle Gemeindemitglieder. Die beste Zusammenfassung
dieser Theologie gibt der spite erste Petrusbrief. In einer dichten Reminiszenz
alttestamentlicher Texte spricht er die Adressaten, kleinasiatische Heidenchristen,
wie folgt an:

»1hr seid ein auserwahltes Geschlecht, eine konigliche Priesterschaft, ein heiliger Stamm,
ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde, damit ihr die grofien Taten dessen verkiindet,
der euch aus der Finsternis in sein wunderbares Licht gerufen hat. Einst wart ihr nicht sein
Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk; einst gab es fiir euch kein Erbarmen, jetzt aber habt ihr
Erbarmen gefunden® (1 Petr 2,9.19).

Die Gemeindebezeichnungen ,Geschlecht, ,Priesterschaft® usw. stehen pa-
rataktisch nebeneinander. Sie haben alle dasselbe Gewicht und das nimliche Sub-
jekt — simtliche Christinnen und Christen in den Gemeinden. Sie sind zugleich
und gleichermafien Priester und Angehérige des Volkes. Gewi§ sind die Begriffe
nicht deckungsgleich, aber ebenso gewifl begriinden sie keine Hierarchien. Der
Gegensatz zu Volk ist Nicht-Volk. Laien sind somit in der Sprache der Heiligen
Schrift alle Gemeindemitglieder, Nicht-Laien sind die Heiden. Ganz anders als
spiter sind also Volk (,,1aés“) und Laie (,laikés“ = Volksangehériger) durch und
durch positive Termini. ,, Volksfrommigkeit* ist aus dieser Sicht identisch mit der
christlichen Frémmigkeit Gberhaupt. Der Gegenbegriff ist Heidentum und seine
Spiritualitat.

Die theologische Gnoseologie (Erkenntnislehre) hat sich von diesen Daten be-
stimmen lassen. In den Kontroversen seit dem 16. Jahrhundert mufite die Frage
nach den Kriterien des Glaubens gelost werden. So entstand die Lehre von den ,,loci
theologici“, den theologischen Orten, d.h. den Fundstellen der Glaubensinhalte.
Heute unterscheidet man unter dem Namen Bezeugungsinstanzen des Glaubens
fiinf solcher Fundorte. Zwei liegen in der Vergangenheit und sind in gewisser Weise
abgeschlossen: die Heilige Schrift und die Tradition. Die restlichen drei agieren je-
weils in der Gegenwart: das kirchliche Lehramt, die wissenschaftliche Theologie
und der Glaubenssinn der Gliubigen (,,sensus fidelium®). Sie haben nicht alle den-
selben Rang, insofern die Bibel die unhintergehbare und héchste Norm des christ-
lichen Glaubens ist, aber sie haben alle ihr unaufgebbares Recht, kraft dessen sie
Glaubensquelle sind, welche je auf eigene Weise alle anderen Instanzen tangiert und
modifiziert.

Der Glaubenssinn der Gliubigen, also des christlichen Volkes, hat eine glaubens-
qualifizierende Bedeutung. Der Kiirze halber verzichten wir auf eine eingehende
Darstellung dieser fiinften Bezeugungsinstanz des Glaubens und schauen uns gleich
an, was die Kirchenkonstitution Lumen gentium als Zusammenfassung der positi-
ven Tradition zu Protokoll gegeben hat''. Im grundlegenden zweiten Kapitel iiber
»Das Volk Gottes® — alle Christenmenschen — lesen wir:

473



Wolfgang Beinert

»Das heilige Gottesvolk nimmt auch teil an dem prophetischen Amt Christi, in der Ver-
breitung seines lebendigen Zeugnisses vor allem durch ein Leben in Glaube und Liebe, in der
Darbringung des Lobesopfers an Gott als Frucht der Lippen, die seinen Namen bekennen.
Die Gesamtheit der Glaubigen, welche die Salbung vom Heiligen haben, kann im Glauben
nicht irren. ... (Durch den Heiligen Geist) dringt es mit rechtem Urteil immer tiefer in den
Glauben ein und wendet ihn im Leben voller an® (LG 12)'2.

Festzuhalten ist aus diesem Text: 1. Ausdriicklich ist die Spiritualitit des Volkes,
also auch seine Frommigkeit und deren prinzipielle (also nicht unbedingt in jedem
Detail verwirklichte) Realisierung als Teil des sensus fidelium gewiirdigt. 2. Die
Gliubigen sind die fundamentalen Triger der kirchlichen Unfehlbarkeit; die amt-
lichen Bevollmachtigten sind nur dann damit begabt, falls und so weit sie als Re-
prasentanten und Sprecher der Gesamtkirche lehren. Ausdriicklich hat das Erste
Vatikanum insinuiert, dafl sich der Papst vor einer Ex-cathedra-Entscheidung aller
Mittel (,auxiliis“) bedienen mufl, um den Glauben der Gesamtkirche festzustel-
len®3. 3. Der Glaubenssinn trigt aktiv und nicht nur als Reflex des Lehramts zur bes-
seren und tieferen Durchdringung des Glaubens bei.

Er ist also im Rahmen des Glaubenserkenntnis-Prozesses eine eigenstindige In-
stanz der Glaubensfindung. Sie verwirklicht sich ,,durch ein Leben in Glauben und
Liebe®, also durch grundsitzlich alle Dimensionen und Aspekte der christlichen
Existenz — durch Kunst und Wissenschaft, durch Arbeit und Lebensgestaltung, also
auch und nicht an letzter Stelle durch die Frommigkeit der Christenmenschen und
deren Gestaltwerdung im Christenleben. Es bedarf wohl keines besonderen Hin-
weises, dal damit keineswegs simtliche Auflerungen des sensus fidelium heilig-
gesprochen sind — was gleichsinnig auch auf das Lehramt und die akademische
Theologie zutrifft. Die Glaubensbezeugungsinstanzen sind in sich und in Relation
zu den jeweils anderen kritisch anzugehen, zu befragen und ihre Aussagen ins Le-
ben der Kirche und das eigene Leben zu transformieren.

Spiritualitit des Volkes

Wie und in welchem Mafd trigt die Spiritualitit des christlichen Volkes in Gestalt der
Volksfrommigkeit aus theologischer Sicht zum Glauben der Kirche bei? Unter Spiri-
tualitit verstehen wir den Kern der Religiositat von Individuen oder von einer Gruppe,
d.h. ihre auf Gott bezogene Gesamtausrichtung einschlieflich der daraus sich ergeben-
den Lebenspraxis'®. Dieses Zentrum tritt in der Volksfrommigkeit vornehmlich in den
nachfolgend benannten Phinomenen zutage. Vornehmlich — das heifit, dafl durchaus
noch weitere Phianomene auszumachen sind, welche jetzt nicht angesprochen werden
konnen. Besonders signifikant scheinen jedenfalls folgende vier Stichworte zu sein:

1. Lebensbezug: Die Volksfrommigkeit bindet die Aussagen des christlichen
Glaubens in Existenz und Existenzvollzug nicht wie die Theologie durch argumen-

474



Konkreter Gott - abstrakte Lebre?

tative Spekulation ein, sondern durch ein ganzheitliches Erfassen von Symbolen,
Bildern und Zeichenhandlungen. Das Weihwasser erinnert an die Taufe, die Knie-
beuge vor dem Tabernakel an die eucharistische Realprisenz. Von besonderer
Wichtigkeit sind Personalisierungen. Sie konnen sich in einer kultischen Papst-
verehrung auszeitigen, aber auch in der Zuwendung zu den Heiligen, namentlich zu
Maria. Solche Zuwendung wird gefordert durch Heiligenviten, bei denen es weni-
ger um die historische Exaktheit geht als um die Profilierung der Macht Gottes, die
sich in ithren wundersamen Schicksalen offenbart.

Wir reden schlieflich von der Heiligenlegende: Ein eindrucksvolles Beispiel bie-
tet die Erzdhlung von Christophorus®. In der urspriinglichen Fassung des 5. Jahr-
hunderts wird aus einem menschenfressenden Kynokephalen (,Hundskopf®)
durch die Taufe ein Menschenwesen. Christ werden bedeutet also, eine neue Exi-
stenz bekommen. Im Westen verwandelt sich der Hundskopf in einen Riesen, der
vor einem kleinen Biibchen in die Knie gehen mufi: Die Macht Christi wird augen-
fallig. Der Taufbezug bleibt erhalten, sofern der Riese von seiner Last ins Wasser ge-
taucht wird. Auch die Todes- und Auferstehungsmystik, die schon Paulus mit der
Taufe verbindet, deutet sich an. Im Mittelalter stellt man Christophorus an den Kir-
chenausgang: Er erinnert die Gottesdienstbesucher daran, dafl sie Gottes Heil in
den Alltag begleitet. Man meinte, am Tag, da man sein Bild betrachtet habe, werde
man nicht sterben.

So verschieden die Bezichung zum konkreten Leben in den Formen der Volks-
religiositit auch ist, sie stellt eine theologisch und pastoral hochbedeutsame Inkul-
turation des Christentums dar und her. Erst durch sie werden in der Regel die In-
halte und Zielperspektiven des Christentums in das gelebte Leben der Getauften
tibersetzt. Die Christen werden Christen durch existentielle Erfahrung vor aller
theologischen Reflexion.

2. Katholizitit: Ging es gerade um die Verbindung vom Ritus zum Leben, so
miissen wir jetzt unter dem Rubrum Katholizitit von der Verbindung der Alltags-
wirklichkeit zum Ritus sprechen. Wir nehmen eine Richtungsumkehr vor. Der grie-
chische Begriff steht an dieser Stelle im urspriinglichen Sinn, der nichts mit der erst
spit erfolgenden konfessionellen Verengung zu tun hat. Gemeint ist die Uberzeu-
gung, dafl sich die Fiille des Gottesheils auf die Fiille der Schopfungswirklichkeit
bezieht. Daher ist grundsitzlich alles, was zur Schopfung gehort, fihig, in den
Dienst des universalen Gnadenhandelns der Trinitit zu treten und heilend-hei-
ligende Kraft zu entfalten. Der tiefste Grund fiir diese Katholizitit liegt in der
Inkarnation der zweiten gottlichen Person. Mensch werden heifit eintreten in die
Totalitdt der Welt — eine Aussage, die auch naturwissenschaftliche Fundamente hat,
denkt man an die innerste Einheit der materiellen Wirklichkeit. Wenn also Gott
Mensch wird, nimmt er buchstablich alle Welt an und erlost sie!®.

Die Volksfrommigkeit greift diese Theologie besonders in den zahlreichen Se-
genshandlungen auf, die an allen moglichen Objekten vollzogen werden. Sie sind

S



Wolfgang Beinert

meistens in die amtliche Liturgie iibernommen worden. In der geltenden Fassung
des deutschen ,,Benediktionale® stehen Feiern und Formeln ebenso fiir Kriuter an
Maria Himmelfahrt und fiir Miitter vor und nach der Geburt wie fiir Rathiuser,
Tiere, Liftanlagen und Bergsteigergerate. Die Kronung ist an der 99. Stelle die ,,Seg-
nung jeglicher Dinge®. Das entscheidende Gebet fafit trefflich den religiosen Hin-
tergrund der Segenspraxis zusammen'”:

»2Allméchtiger, ewiger Gott, alles, was du geschaffen hast, ist gut und nichts ist verwerflich,
wenn wir es mit Dank von deiner Giite entgegennehmen. Es wird geheiligt durch dein Wort
und unser Gebet. Dir danken wir fiir deine Macht und Gute. Segne + (diesen Gegenstand),
damit alle, die thn nach deinem Willen gebrauchen, im Glauben wachsen und von dir Hilfe
und Schutz erfahren. Darum bitten wir durch Christus, unseren Herrn.“

Wenigstens zu erwahnen ist in diesem Zusammenhang auch der einst weit ver-
breitete Reliquienkult. Man meinte, daf} in den Uberresten der heiligen Menschen
eine Kraft (,virtus“) enthalten sei, die durch physischen Kontakt auf Dinge und an-
dere Menschen ausstrahlen und diese dadurch in die Sphire des Heiligen ziehen
wiirde!s.

3. Solidaritat: Zu den Basisthemen der christlichen Religion und damit auch der
Theologie gehort die Ekklesiologie, die Tatsache, dafl die Anhdngerinnen und An-
hinger Jesu mit threm Herrn und untereinander in der Gemeinschaft der Kirche
verbunden sind. Sie spielt eine wesentliche Rolle als mittelnde Instanz im Heilsge-
schehen. In Zusammenfassung der neutestamentlichen Aussagen formulierte das
Zweite Vatikanum, die Kirche sei ,in Christus gleichsam das Sakrament, das heifit
Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der
ganzen Menschheit® (LG 1). Es entwickeln sich Formen der Frommigkeit, die die
Communio der Christen sinnenfillig machen. Sie entsprechen dem paulinischen
Vorstellungsschema von der Kirche als Christi Leib, dessen einzelne Glieder solida-
risch zum Heil aller Glieder wirken (1 Kor 12,12-31a).

In der Volksreligiositit realisiert sich dieser theologische Gedanke unter anderem
im Brauch des Sternsingens um Neujahr und Epiphanie. Er reicht ins 16. Jahrhun-
dert zurtick, verschwand im Gefolge der Aufklarung und hat nach dem Zweiten
Weltkrieg gerade in unserem Land eine erstaunliche Neubelebung erfahren. Damit
ist er ein Beleg dafiir, dafl Volksspiritualitit eine auch jetzt noch lebendige Realitat
ist. Alte Formen werden ausgeschieden, dltere neu vitalisiert, ganz neue ent-
wickelt!?. Die Sternsinger propagieren den Missionsgedanken, also einen ekklesio-
logischen Topos. Alle Volker der Erde sind eingeladen, wie einst die Magoi, die
Sterndeuter des Matthiusevangeliums, zu Christus in der Gemeinschaft der Kirche
zu kommen. Die Solidaritit zu den anderen Menschen zeigte sich auch im Brauch
des Aschenkreuzes, obschon sich gegenwirtig eher die Verginglichkeitssymbolik
damit verkniipft. In der Alten Kirche war der Aschermittwoch der Tag der Auswei-
sung der schweren Siinder aus dem Gotteshaus zur 6ffentlichen Bufileistung vor

476



Konkreter Gott — abstrakte Lebre?

der Kirche. Sie wurde vor allem in Gallien dramatisch gestaltet: Die Ubeltiter
wurden, mit Asche bestreut, in Biilergewindern des Gotteshauses verwiesen. Die
Verbleibenden lieflen sich nun Asche aufs Haupt legen, um ihre eigene Siindhaftig-
keit und die Gemeinschaft mit den ausgeschlossenen Gemeindemitgliedern zu be-
kunden®.

4. Identitit: Die Heilsbedeutsamkeit der Kirchengliedschaft ist in sich eine tran-
szendente Wirklichkeit. Dafl die Ecclesia mehr ist als ein Religionsverein oder eine
Anstalt zur Forderung der Moral gehort in den Bereich des Mysteriums. Die ,,sicht-
bare Kirche® ist gleichermafien stets die ,,unsichtbare Kirche“. Beide gehoren un-
16sbar zusammen, so daf} in der einen immer auch die andere gegenwirtig steht. Das
verlangt nach sinnenhafter Bezeugung.

In der Volksfrommigkeit haben sich darum Formen entwickelt, die helfen wollen,
sich der eigenen Christlichkeit und Kirchenangehérigkeit im Alltag zu versichern.
Dem dienen zum Beispiel Anstecknadeln, Kreuze an der Kleidung, Grufformeln.
Dem dienen auch die Prozessionen (besonders die Flurumginge), die sich mit litur-
gischen Festen verbindenden weltlichen Feiern und Institutionen. Die ,Dult® als
Name fiir einen 6ffentlichen Markt mit Volksfestcharakter leitet sich her vom ,,In-
dultum®, dem Ablafl, der am Kirchweihfest, einem Mittelpunkt ekklesialer Wirk-
lichkeit, verkiindet wurde. Auf der Hand liegen die Beziige der Handelsmesse zur
Eucharistiefeier, nach welcher sie einstmals vor der Kirche stattfand. Wenn man will,
kann man solche Identititsversicherung noch im altbayerischen Brauch sehen, dafl
der Firmpate scinem Schiitzling eine Uhr schenkte als Zeichen der Selbstor-
ganisation, die der durch das Sakrament als Erwachsener bestirkte (, firmare® = stir-
ken) junge Christ zu iibernehmen hatte. Dafl der Junge nun wirklich volles Gemein-
demitglied mit Sitz auf der Mannerseite war, bekundete die erste Zigarre und die
Maf} Bier am hohen Tag. Auch jetzt sind Neuformungen zu registrieren: Identitits-
bildend sind heutzutage in relevantem Maf die Kirchen- und Katholikentage und die
seit rund zwel Jahrzehnten periodisch von den Pipsten ausgerufenen Weltjugend-
tage, die inzwischen, emotional hoch aufgeladen, ganz auf die Person des Papstes fi-
xiert sind. Umstritten ist allerdings, ob diese ,Events* tatsichlich spirituelle Lang-
zeitwirkung besitzen?'.

Unvermerkt sind wir zu jener Seite der Volksfrommigkeit gelangt, die das er-
wihnte Mifitrauen der ,,Nichtvolksangehorigen® in der Kirche hervorrufen mufite
und welche die Volksfrommigkeit insgesamt in Verruf gebracht hat — nicht wirklich
zu Unrecht. Sie hat ohne Zweifel immer der Glaubensbestirkung gedient, immer
aber auch Gefahren gezeitigt, welche das Gegenteil erreicht haben, nimlich die
Schwichung und sogar gelegentlich die Diskreditierung des christlichen Glaubens.
Das geschicht dann, wenn die Bindung an die anderen Bezeugungsinstanzen des
Glaubens sich lockert, wenn die Volksfrommigkeit ein isolierter Ausdruck der reli-
giosen Befindlichkeit wird. Fast unvermeidlich driftet sie ab vom Glauben in die
Fahrwasser des After- und Aberglaubens.

477



Wolfgang Beinert

Es lassen sich vor allem drei negative Formen benennen. Zum einen nihert sie sich
bis zur Ununterscheidbarkeit der Magie. Indem man bestimmte Briauche (méglichst
exakt) vollzog, wollte man die bosen Krifte zum Riickzug bringen. Die konse-
krierte Hostie im Stall, die dem Vieh ins Futter gestreute geweihte Kreide oder das
Unterschieben von Heiligenbildern unter das neugeborene, noch ungetaufte Kind
zum Schutz vor dem Teufel sollen exemplarisch fir eine Unzahl von dhnlichen Be-
schworungshandlungen stehen. In der Messe wurde die Elevation der konsekrier-
ten Gestalten der eigentliche Grund, ihr ,,beizuwohnen®: Wer Hostie und Kelch an-
sah, alterte nicht, erkrankte nicht, starb an diesem Tag nicht. — Zum anderen
diskreditiert sich die Volksfrommigkeit oft durch mangelhaften Bezug zur Heiligen
Schrift, durch Distanz zum sakramentalen Leben und durch Ubertreibungen. Hier-
fiir steht der noch bis ins frithe 20. Jahrhundert bezeugte ,risus paschalis®, das
Ostergelachter. Um die Freude tiber die Auferstehung Christi sinnenkundig zu ma-
chen, suchte der Prediger die Gemeinde durch Witze, derb-lustige ,,Ostermarlein®,
obszone Bewegungen zum Lachen zu bringen. — Ein dritter negativer Zug ist die
Trivialisierung und Banalisierung des Numinosum und, im Spiegel, auch des Bosen.
Im Mittelalter wird die faktisch allmichtige (also gottgleiche) Maria zur Heilerin
Jesu?2. Heute kann man Engelfiguren als ,Handschmeichler® erstehen. In Alt-
bayern wird der ,Spirifankerl®, der Bose also, verantwortlich gemacht, wenn einem
ofters Dinge zu Boden fallen — in Wirklichkeit verursacht durch das altersbedingte
Nachlassen der Feinmotorik.

Volksfrommigkeit erweist sich bei genauerer Inaugenscheinnahme als ambivalen-
tes Phinomen. Glaubensférdernden Aspekten stehen glaubenshinderliche, sogar
glaubenszerstorende gegeniiber wie Magie und Aberglauben. Da das Phinomen
selbst als Realisierung der christlichen Spiritualitit prinzipiell positiv zu beurteilen
ist, als Ausdruck der Glaubensbezeugung des sensus fidelium sogar theologisch un-
verzichtbar ist, verlangt es nach einer sachlich-kritischen Einordnung in das Gefiige
der christlichen Religion.

Die Bedeutung der Volksfrommigkeit im Kontext des Christenglaubens

Wie jede Religion hat auch die auf Jesus von Nazaret sich griindende das Ziel, die
Menschen in heilschaffende Begegnung mit Gott zu bringen. Das geschieht in der
Gemeinschaft der Kirche durch die Mittlerschaft eben dieses Jesus, der als der Chri-
stus Gottes, als der endgiiltige Heilbringer, geglaubt wird. Die entscheidende Frage
lautet daher, wie die Glaubigen in die reale Gemeinschaft mit Gott, dem Vater Jesu
Christi gelangen konnen. Das Problem fallt nicht erst fiir das Jenseits an, sondern
schon fiir die irdische Existenz, da zum Glauben der Kirche gehort, dafl Gott durch
seine Gnade uns in Christus schon jetzt gegenwirtig wird, konkret durch sein
Wort, durch die Sakramente und durch die Gemeinschaft der Glaubenden (vgl. LG

478



Konkreter Gott — abstrakte Lebre?

7). Genauer kann man formulieren: Wie wird uns hier und jetzt die Gegenwart
Gottes zuteil und wie werden wir ihrer gewahr? Um eine Antwort auf diese Frage
zu finden, miissen wir einen kurzen erkenntnistheoretischen Ausflug unternechmen.

Es gibt drei menschliche Erkenntnisweisen. In der Intuition leuchtet eine Wahr-
heit in sich unmittelbar auf. Ein Beispiel ist das Widerspruchsprinzip. In der induk-
tiven oder deduktiven Ableitung schliefen wir von einem Fall oder mehreren Fil-
len auf alle anderen. Das passiert bei der Ableitung der Narturgesetze oder der
Feststellung, etwas falle unter sie. Es leuchtet leicht ein, daf beide Weisen zur Got-
teserkenntnis ungeeignet sind. Es konnte anders dann keine verniinftigen Atheisten
geben. So bleibt die letzte Moglichkeit: die Erfahrung. Darunter verstehen wir Ein-
driicke, die zu einer bleibenden Erweiterung des Bewuftseins fithren. Solche Ein-
driicke konnen sinnlicher Art sein: zum Beispiel ein Hindedruck oder Musik;
oder sie konnen unsinnlicher Art sein: etwa eine Vorstellung oder Imagination (ich
stelle mir die ,Hymne an die Freude® aus der Neunten Symphonie vor) sowie das
Selbstbewufitsein (Prisenz des Bewufitseins fiir sich selbst). Wieder ist unschwer
einzusehen, dafl man auf beide Weisen nicht zur Gotteserkenntnis gelangen kann.
Es gibt aber noch eine weitere Weise: die religiése Erfahrung. Die Weltbetrachtung
vermag uns bei gentigender Aufmerksamkeit und Offenheit iiber die endlich-empi-
rische Welt hinauszufiihren (lat. ,transcendere®) in einen Bezug zum unendlich-
transzendenten Absolutum. Dieses erscheint uns als real, konkret, lebendig, alles
andere iibersteigend und zugleich begriindend. Man nennt es gemeinhin Gott. Die
Religionen sind die Vergemeinschaftungen der Menschen, die solche Erfahrungen
in der einen oder anderen Weise — die dann die Unterschiede der Religionen zur
Folge haben — gemacht haben und noch jetzt machen.

Nun hat diese Art von Erfahrung eine eigentiimliche, sic von den beiden anderen
Arten abhebende Struktur. Bei diesen handelt es sich um zweiseitige Beziige: Die
Dinge tangieren uns (ein Gerdusch dringt ans Ohr; eine Erinnerung dringt sich
auf), und wir konnen uns den Dingen zuwenden (ich hore mir jetzt Musik an; ich
denke an den letzten Urlaub). Bei der religiosen Erfahrung aber kann man sich nicht
einfach Gott zuwenden, damit er gegenwirtig wird. Gott mufl sich uns zuwenden,
damit wir ihn erfahren. Die Theologie lehrt, daff die Voraussetzung einer Gotteser-
tahrung Gottes Gnade ist. Philosophisch gesehen liegt hier die Ursache fiir die
Transzendenz und Absolutheit Gottes. Es lafit sich keine Relation von uns zu ihm
herstellen, sondern nur von ihm zu uns. Gott mufl sich offenbaren, damit wir uns
ithm zuwenden und eine Beziehung zu thm aufnehmen konnen.

Der Kélner Politikwissenschaftler Wolfgang Leidhold, dem wir eine scharfsin-
nige Analyse iiber die religiose Erfahrung verdanken?, spricht von einer ,abwesen-
den Prisenz®. Er greift damit auf, was etwa Jesaja den ,,verborgenen Gott (,Deus
absconditus®: Jes 45,15) nennt?%, Paulus kennt die ,,Friichte des Geistes®, als welche
er aufzihlt: ,Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanftmut
und Selbstbeherrschung® (Gal 5,22f.). Das alles sind innere Erfahrungen, die nicht

479



Wolfgang Beinert

unbedingt und nicht unmittelbar durch innerweltliche Impulse ausgelost worden
sind, die tiber sie vielmehr hinausreichen in die Transzendenz. Sie sind anwesend,
sofern sie uns bertihren und bewegen, sie sind abwesend, weil wir ihre Quelle nicht
direkt angeben kénnen. Es ist dhnlich wie bei einem Ton, dessen Emittenten wir
nicht wahrzunehmen vermogen. Der Unterschied: Den Tonverursacher kdnnen
wir grundsatzlich orten, den ,,Geist” grundsatzlich nicht. Er bleibt verborgen.

Religidser Erfahrung ist also eine bleibende Spannung zwischen Prisenz und Ab-
senz eingestiftet. Wir Menschen lieben aber klare Verhaltnisse, auch im religiosen
Bereich. So besteht die bestandige Versuchung, entweder den Pol der Absenz oder
den der Prisenz auf Kosten des Gegenpols zu favorisieren. Wird Gott ganz in die
unerkennbare Abwesenheit verbannt, folgt als duflerste Konsequenz der Nihilis-
mus®. Wird er der Immanenz ungebiihrlich einverleibt, kommt es zur Ersatzreli-
gion des ,konkreten Gottes“, der Vergotterung von Mensch, Natur oder einer Idee
(Ludwig Feuerbach: Gott ist eine Projektion des Menschen)?. Der christlichen
Religion wird nur eine Theorie und Praxis gerecht, die die Spannung aufrechterhilt
in allen ihren Dimensionen.

Eine solche Dimension ist zum einen die Frommigkeit, zum anderen die theolo-
gische Reflexion. Was letztere betrifft, so neigt sie zur Abstraktion vom konkreten
religiosen Leben. Die Orthodoxie wird in dieser Hypothese wichtiger als die Or-
thopraxis, die Exegese der Schrift hat Vorfahrt vor der geistlichen Lektire, das
Dogma bindet den vertrauensvollen Glauben — kurz: Aus dem Glauben wird eine
Lehre. Die Spiritualitit ist mithin eine iberlebenswichtige Komponente echter Re-
ligiositat. Da das Volk ein wesentlicher und integraler Bestandteil der gelebten und
vollzogenen Religion ist, bildet die Volksfrommigkeit einen wesentlichen und inte-
gralen Bestandteil des Christentums. Sie steuert der theologischen Abstraktion ge-
gen durch die Konkretion von Gottesverehrung und Glaubensleben. Wohlgemerkt:
Von einem Gegensteuern, nicht von einem Ersatz ist die Rede. Die Auflistung der
Engfiihrungen und Verkehrungen, denen die Volksreligion ausgesetzt ist, verweist
auf das ebenso notwendige Gegensteuern der Theologie — und des kirchlichen
Lehramts.

Das alte, durch Papst Benedikt XVI. wieder aktualisierte Problemverhaltnis
Glaube und Vernunft meldet sich. Aufzurufen ist die frithe Mahnung von 1 Petr
3,15, die Christen miifiten Rechenschaft vom Logos ihrer Hoffnung geben kénnen.
Wir landen also bei der Feststellung der theologischen Erkenntnislehre, daff die
Bezeugungsinstanzen des Glaubens korrelational zueinander sind, d.h. sich gegen-
seitig bedingen, erginzen und korrigieren und nur auf diese Weise ihre Zeugniskraft
bewahren. Thre Kraft und ihr Reichtum sind je und immer in das Gesamtgefiige des
Christenglaubens einzubringen, damit dieser wird, was er nach dem Willen Jesu
Christi zu sein hat: Anbetung des Vaters ,.im Geist und in der Wahrheit” — ,denn
so will der Vater angebetet werden® (Joh 4,23). Das ist der letzte Mafistab fiir alle
Spiritualitit und fiir jegliche Theologie.

480



Konkreter Gott — abstrakte Lebre?

ANMERKUNGEN

! Katechismus der katholischen Kirche (Miinchen 2003) 448£. (Nr. 1674-1676,1679).

2 Nr. 1676: Der religiGse Sinn volksfrommer Ubungen bedarf ,falls nétig* der Reinigung und Korrek-
tur. Zustindig daftir sind die Bischofe.

3 Nr. 1674.

* VApSt 160 (Bonn 2001).

5Vgl. DH 1821-1825.

6 Nr. 1674.

7 Vgl. W. Briickner, Art. Volksfrommigkeit I. Begriffsgeschichtlich, in: IThK?, Bd. 10, 858.

& Mefibuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes, Kleinausgabe (Freiburg 21988) 170.

? Decretum Magistri Gratiani 12,1, 7: zit. nach P. Neuner, Ekklesiologie, Bd. 1 (Graz 1994) 110.

1 Der Text ist ein Gewebe aus diesen ersttestamentlichen Zeugnissen: Ex 19,5 G; 23,22 G; Jes 43,201 ,;
Hossl7519:2: 393

11 Es gibt auch eine abwertende Stromung, vertreten in der Neuscholastik. Der ,sensus fidelium® war
nur das in sich inaktive Echo des Lehramts.

12 Die Schriftbelege sind weggelassen. Der salbende ,,Heilige* ist der Gottesgeist.

13 DH 3070.

" Vgl. L. Modl u. T. Steiner, Den Alltag heiligen. Rituale, Segnungen u. Sakramentalien (Stuttgart 2008)
15—41.

15 Ebd. 65f.

1¢ Man kann an das alte Adagium denken: ,Quod non est assumptum, non est redemptum*® (Was nicht
angenommen, das ist auch nicht erlost). Eine allumfassende Erlosung setzt demnach auch eine allge-
meine ,Annahme® der Schépfungswirklichkeit voraus.

'7 Benediktionale. Studienausgabe fiir die katholischen Bistiimer des deutschen Sprachgebietes (Ein-
siedeln 1978) 398.

18 A. Angenendt, Heilige u. Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frithen Christentum bis zur
Gegenwart (Miinchen °1997).

" Dazu kann der Brauch des Osterfriihstiicks mit dem aus der Kirche mitgebrachten Osterlicht gerech-
net werden.

2 H. Kirchhoff, Christliches Brauchtum. Feste u. Briuche im Jahreskreis (Miinchen 22007) 96.

2 Eine scharfe Kritik findet sich bei Madl u. Steiner (A. 14) 88-90.

2 H. P. Dinzelbacher, Hoch- u. Spatmittelalter, in: Handbuch der Religionsgeschichte im deutschspra-
chigen Raum, Bd. 2, hg. v. dems. (Paderborn 2000) 1451.

#W. Leidhold, Gottes Gegenwart. Zur Logik der religiosen Erfahrung (Darmstadt 2008).

2 Der Begriff spielt bekanntlich bei Luther und in der reformatorischen Theologie eine erhebliche Rolle.
% [ eidhold (A. 23) 63-82.

26 Ebd. 83-107.

481



