Reimbard Marx

Die Globalisierung gestalten — in verantworteter Freiheit

| Zur Sozialenzyklika Papst Benedikts XVI.

Die lang erwartete, mit 29. Juni 2009 datierte Enzyklika Papst Benedikts XVI. ,Ca-
ritas in veritate“ (CiV) zu sozialen Fragen schlagt einen grofien Bogen und geht auf
viele Aspekte der heutigen Herausforderungen angesichts von Globalisierung und
Entwicklung ein. Selbstverstindlich soll eine Enzyklika eine Langzeitwirkung ent-
falten. Sie reiht sich ein in die lange Geschichte der Sozialverkiindigung der Kirche
und will Perspektiven iiber den Tag hinaus anbieten. Ziel einer Enzyklika ist nicht,
kurzfristig fiir die Tagespolitik verwertbar zu sein, sondern sie will langfristig
Orientierung geben, an die Tradition der Katholischen Soziallehre ankntipfen und
diese weiterfiihren.

Die erste Reaktion der Medienoffentlichkeit auf die Sozialenzyklika war etwas
zwiespaltig. Wahrend erste schnelle Blicke sogar dazu verleitet haben, von einem
» Trauerspiel oder von ,katholischem Selbstgesprich® zu reden, gab es doch sehr
rasch auch differenziertere Reaktionen. Die Rezeption ging auch weit tber die
Grenzen der katholischen Kirche hinaus. So haben Wissenschaftler verschiedener
Disziplinen ebenso reagiert wie Vertreter aus Politik, Wirtschaft und Medien.

Es ist gut, daf} die Sozialenzyklika die Moglichkeit zu kontroversen Diskussionen
eroffnet. Es ist auch begriiffenswert, dafl sie die aktuellen Fragen nicht abschlieffend
behandelt und gerade deshalb auch ein Arbeitsauftrag ist fiir Wissenschaft, Politik
und Wirtschaft. Das Erscheinen einer Sozialenzyklika bietet die Chance, die Auf-
merksamkeit wieder stirker auf die Themen der Katholischen Soziallehre zu len-
ken. Diese Chance sollten wir als Kirche nutzen in den verschiedenen Feldern — sei
es in der Erwachsenenbildung, der Medienarbeit, in der Schule oder in den Pfar-
reien, Verbanden und auch in den geistlichen Bewegungen.

Die Enzyklika schlagt thematisch einen groflen Bogen von grundsitzlichen Eror-
terungen bis hin zu Einzelthemen, zu konkreten Vorschligen und zu Diskussions-
beitrigen. Manche Leser werden etwas suchen, das sie nicht finden, und manche
finden etwas, das ihnen nicht gefallt. Das wird sich auch in einem solch umfassen-
den Dokument nicht vermeiden lassen. Ich bin aber iberzeugt, dafl die Sozialenzy-
klika fiir die Weiterentwicklung der Katholischen Soziallehre etliche wichtige Hin-
weise im Grundsatzlichen und im Konkreten gibt.

10/2009 — www.stimmen-der-zeit.de 651



Reinbhard Marx

Liebe als Hauptweg der Soziallehre der Kirche

Einen ersten Punkt méchte ich nennen: Papst Benedikt XVI. geht besonders auf die
theologische und philosophische Grundlegung der Soziallehre ein. Und er beginnt
mit der Liebe. Das Thema Liebe ist vielleicht fiir manche nicht sofort unmittelbar
und deutlich mit der Soziallehre verkniipft, wie es der Papst tut, indem er das Wort
»Caritas“ sogar an den Anfang des Textes stellt und damit als eine Art Leitmotiv
vorgibt.

Er betont auch im Blick auf seine erste Enzyklika ,Deus caritas est“, dafl Liebe
hier nicht als romantisches Gefithl gemeint ist, sondern als eine grundsitzliche
Uberzeugung — als die Erkenntnis und Erfahrung zugleich, dafl der Grund unseres
Lebens die schopferische Liebe ist, die wir Gott nennen. Dieser Ausgangspunkt gilt
fiir alle Menschen ohne Unterschied. Daraus ergibt sich das Prinzip, dafl der An-
dere nicht nur leben darf, sondern leben soll, und daff wir in der einen Mensch-
heitsfamilie miteinander verbunden sind. Diese Uberzeugung kann nur tragfihig
und nachhaltig sein, wenn sie von der Gottebenbildlichkeit aller Menschen ausgeht,
also von der Liebe Gottes, die jedem Menschen sagt: Du sollst leben!

Diese Vorstellung aber, die sich wirklich auf alle Menschen bezieht (ganz gleich
ob sie getauft, gliubig oder ungliubig sind) — verbunden mit der Aussage, dafl wir
alle in einer Menschheitsfamilie leben —, ist nicht einfach selbstverstindlich. Sie ist
in dieser auf die Gottebenbildlichkeit aller Menschen bezogenen Aussage ein Spe-
zifikum der biblischen Offenbarung. Es ist deshalb keineswegs unwichtig, daran zu
erinnern, daf} dies eine fiir die Katholische Soziallehre entscheidende Grundaussage
ist. Liebe in der Wahrheit heifdt hier: die grundsitzliche Anerkennung des anderen,
weil er Mensch ist, und weil wir einen Gott gefunden haben, der jeden Menschen
geschaffen und zu seinem Bild und Gleichnis gemacht hat.

Im Zusammenhang mit der Enzyklika Pauls VI. ,Populorum progressio fragt
der Papst auch, wie Briiderlichkeit erreicht werden kann, deren Fehlen er feststellt.
Natiirlich konnen wir iiber Briiderlichkeit reden oder tiber Strukturen der Solida-
ritit, um eine eher politische Sprache zu wihlen. Aber wie wird Briiderlichkeit oder
besser noch Geschwisterlichkeit vorangebracht? Sicher mufl man weiter tiber Insti-
tutionen nachdenken, wie es der Papst auch an anderer Stelle tut. Benedikt XVI.
stellt hier in einer klaren Analyse fest: ,Die zunehmend globalisierte Gesellschaft
macht uns zu Nachbarn, aber nicht zu Geschwistern® (CiV 19). Der Wille, daff die
eine Menschheitsfamilie auch zum normativen Programm wird, kommt aus ande-
ren Quellen. Thre Quelle ist im Tiefsten die Liebe, Caritas. Deswegen wihlt er den
Titel ,Caritas in veritate®, um deutlich zu machen, daf} die sozialen Probleme nur
von einem Grundansatz der Liebe her menschlicher und gerechter gelost werden
konnen: ,Die Liebe ist der Hauptweg der Soziallehre der Kirche®, betont die En-
zyklika (CiV 2). Das ,,Gefiige offener Sitze“, wie man die Katholische Soziallehre
genannt hat, wird hier in ein neues Koordinatensystem eingeordnet.

652



Die Globalisierung gestalten - in verantworteter Freibeit

Die ,,Christliche Gesellschaftslehre® von Joseph Hoffner hat einen kleinen Ab-
schnitt mit der Uberschrift ,Soziale Gerechtigkeit und soziale Liebe“!. Manche ha-
ben diesen Teil iibersehen oder fiir unwichtig gehalten. Die soziale Gerechtigkeit ist
wichtig; der Papst betont das. Das Prinzip der Gerechtigkeit als grofie Leitidee wird
nicht zuriickgenommen. Aber es wird deutlich markiert, daff Gerechtigkeit aus der
Liebe resultiert und aus der Anerkenntnis der unbedingten Gleichheit aller Men-
schen, weil alle im Horizont der Liebe Gottes leben.

Eine Welt, die nur in Interessen und Meinungen, Vorteilen und Machtkalkiilen
denkt, wird die Kraft zu einer globalen Gestaltung, in deren Mitte der Mensch steht,
nicht aufbringen. Natiirlich sind Eigeninteresse und Suche nach dem eigenen Vor-
teil (,homo oeconomicus®) auch eine wichtige Wirklichkeit, und die Katholische
Soziallehre leugnet nicht, dafl Menschen aus Eigennutz handeln und Anreizsysteme
brauchen. Aber wir sind ja keine Marionetten, die nur auf Anreizsysteme hin das
Gute tun. Genau dieses Menschenbild hat wesentlich zu einer Okonomisierung al-
ler Lebensbereiche beigetragen, die sich besonders in der radikalen Ideologie eines
primitiven Kapitalismus in vielfiltiger Weise in den letzten Jahren ausgebreitet hat
und eine wesentliche Ursache der aktuellen Krise ist?.

Die Orientierung an der ,Liebe in der Wahrheit“ ist nicht exklusiv zu verstehen,
wenn auch die Offenbarung dieses Gottes, der Liebe ist, den Christen eine Hori-
zonterweiterung schenkt, die allen Menschen guten Willens vermittelbar ist. Der
Papst ist durchaus offen fiir die Zusammenarbeit mit anderen Religionen und Welt-
anschauungen, wenn sie die grundsitzliche Offenheit von Glaube und Vernunft
fureinander anerkennen. An diesem Punkt kommt auch die Wahrheitsfrage ins
Spiel, die natiirlich eine hochkomplexe philosophische Frage ist und hier nur ange-
deutet werden kann. Die Moglichkeit, in der Vernunft das zu erkennen, was alle
normativ bindet, was nicht nur Einzelinteressen geniigt oder bestimmten Kulturen
entspricht, ist eine notwendige Voraussetzung, um Menschenrechte und Men-
schenwiirde global denken zu konnen. Der Heilige Vater erinnert hier an die Not-
wendigkeit naturrechtlichen Denkens, an die Moglichkeit eines gemeinsamen Ethos
fiir alle Menschen.

Wenn wir tiberhaupt ein solches gemeinsames Ethos — und das sind ja die Men-
schenrechte in gewisser Weise — denken und begriinden wollen, dann sollten die Re-
ligionen ihren Beitrag leisten — und sie konnen ihn nur leisten, wenn sie Glaube und
Vernunft miteinander in Verbindung setzen. Eine Religion, die Glaube und Ver-
nunft nicht reflexiv zueinander fithren kann, so muf§ ich schluf$folgern, kann fiir den
Aufbau eines gemeinsamen Ethos und der daraus sich ergebenden Institutionen
keinen konstruktiven Beitrag leisten.

Die Notwendigkeit des naturrechtlichen Denkens — ich konnte auch sagen: die
Zuversicht, daff Menschen an sich verniinftig genug sind, das Gute zu wihlen und
das Bése zu verwerfen — wird von der katholischen Kirche von jeher stark vertreten,
und ich sehe nicht, welche Alternative es dazu gibe.

653



Reinhard Marx

In der Tradition der Katholischen Soziallehre

Benedikt XVI. kniipft an die grofie Tradition der Soziallehre an; das ist iblich. Der
erste Bezugspunkt ist hier Populorum progressio aus dem Jahr 1967. Die Enzyklika
sollte ja auch eigentlich zum 40jihrigen Jubilium von Populorum progressio er-
scheinen. Damals schrieb die Frankfurter Allgemeine Zeitung, ein Hauch von Mar-
xismus sei in die Kirche eingedrungen. Auch damals gab es also schon sehr kritische
Rezensionen beziiglich einer Sozialenzyklika.

Populorum progressio steht im Kontext der Entkolonialisierung, der Ent-
wicklungsdekade von 1970 bis 1980, einer vertieften Wahrnehmung der Vereinten
Nationen und {iberhaupt am Anfang einer systematischeren Entwicklungshilfe. Po-
pulorum progressio versucht, darauf eine erste Antwort zu geben und prigt den
Namen und den Begriff ,Entwicklung”: ,Entwicklung ist der neue Name fiir
Friede®, so lautete eine Uberschrift in Populorum progressio (vgl. PP 76).

Es wird von Paul VI. und Benedikt XVI. deutlich unterstrichen: Entwicklung ist
ein positiver Begriff. Wir glauben, so sagen die Papste, daff es durch das Handeln
der Menschen einen Fortschritt hin zum Besseren geben kann. Entwicklung geht
von einer dynamischen Weltsicht aus, von der Vorstellung, dafl sich etwas nach vorn
bewegt, dafl die Welt nicht statisch ist, sondern dafl sie sich weiterentwickelt, daff es
Geschichte und Fortschritt im positiven Sinn gibt. Ganzheitliche Entwicklung ist
das Thema von Populorum progressio, im Gegensatz zu einer rein technischen und
materiellen Entwicklung, die den Menschen im Grunde genommen nicht ganz in
den Blick nimmt und deswegen auch nicht zu den Zielen kommt, die fiir eine wahre
Entwicklung des Menschen notwendig sind. Das Zweite Vatikanische Konzil hat
davon gesprochen, daf} die Kirche sich als Zeichen und Schutz, wir kénnen viel-
leicht auch sagen, als Schutzmacht der Transzendenz der menschlichen Person ver-
steht (vgl. GS 76). Das ist eine ganz zentrale Aussage. Ebenso wie Populorum pro-
gressio sieht Caritas in veritate die ganzheitliche Entwicklung des Menschen als
Auftrag fiir die Sozialverkiindigung und das Handeln der Kirche.

Der Heilige Vater weist auch auf die Enzyklika Papst Johannes Pauls I1. ,Sollici-
tudo rei socialis hin, die 20 Jahre nach Populorum progressio erschienen ist. Diese
Enzyklika hat ebenfalls nicht nur positive Aufnahme gefunden, weil sie sehr stark
vom Ost/West-Gegensatz und damit von der Spannung zwischen Marxismus und
Kapitalismus ausging. Manche haben dieser Enzyklika eine gewisse Aquidistanz
zum Marxismus und zum Kapitalismus vorgeworfen, aber Johannes Paul II. ging es
schon damals auch darum, vor einem entfesselten Kapitalismus zu warnen, der im
Grunde auch ein Materialismus ist.

Eine wirkliche, ganzheitliche Entwicklung der Volker und aller Menschen kann
es nur geben, wenn der Mensch in all seinen Dimensionen im Blick bleibt, nicht nur
von seinen materiellen Beduirfnissen her, wenn er eben nicht auf den ,homo oeco-
nomicus“ reduziert wird. Sowohl Paul VI. wie Johannes Paul II. und auch Bene-

654



Die Globalisierung gestalten — in verantworteter Freiheit

dikt X VL. unterstreichen, dafl eine rein technische Sicht der Entwicklung eine ma-
terialistische Verkiirzung ist, die auch langfristig okonomisch nicht zu dem Ziel
fihrt, alle, besonders auch die Armen, in ihren Entwicklungsmoglichkeiten zu be-
fordern.

Wie seine Vorginger verurteilt Benedikt XVI. Ideologien, seien es marktradikale
oder sozialistische, die in unterschiedlicher Weise eine materialistische Verkiirzung
menschlicher Entwicklung beférdern. Er betont, wie sehr das Wort Entwicklung
eine positive Sicht des Menschen beinhaltet, eine Haltung des Vertrauens dem Men-
schen gegeniiber und seinen Fihigkeiten, in Freiheit und Verantwortung das Gute
zu suchen und Schritt fiir Schritt zu erreichen. Diese Grundsicht, daff die Gestal-
tung der Welt Gabe und Aufgabe fiir den Menschen ist, und die Globalisierung
nicht einfach ein Verhingnis, sondern eine konkrete, anzunehmende Aufgabe,
durchzieht die ganze Enzyklika. Das entspricht dem grundsitzlich zuversichtlichen
Grundton der Katholischen Soziallehre, die ja von einem positiven Menschenbild
ausgeht, Zutrauen hat in den Menschen und seine Fahigkeiten, weil Gott selbst die-
ses Vertrauen in seiner Geschichte mit den Menschen immer wieder sichtbar macht.

Deswegen bezicht der Papst auch andere Auflerungen Pauls VI. mit ein, die ein
ganzheitliches Bild vom Menschen verstirken. Es mag manche tiberraschen, auch
moglicherweise empéren, dafl er sogar auf ,Humanae vitae“ eingeht und deutlich
unterstreicht, daf} auch diese Enzyklika in der Gesamtsicht Pauls VL. eine Bedeu-
tung hat, eben im Sinn des positiven Blicks auf das Leben insgesamt. Diese Per-
spektive kann man ja auch bei Johannes Paul II. feststellen.

Eine ganzheitlich positive Sicht des menschlichen Lebens in all seinen Dimensio-
nen und der Gabe des Menschen, an der Schopfung teilzuhaben und sie zu gestal-
ten, ist eine Grundvoraussetzung, um eine ganzheitliche Entwicklung des Men-
schen und der menschlichen Gemeinschaft erreichen zu kénnen. Wenn Menschen
nicht zur Ehrfurcht vor dem Leben erzogen werden, wie sollen sie Ehrfurcht vor
der Schopfung, vor dem Anderen haben? Wie soll die Sensibilitit fiir alle Menschen,
auch fiir die kommenden Generationen, wachsen, wenn wir selber die uns nachfol-
gende Generation nicht zur Ehrfurcht vor dem menschlichen Leben, dem kranken
Leben, dem ungeborenen Leben, dem behinderten Leben erziehen? Ich halte es
nicht fiir abwegig, ja sogar fiir notwendig, diese Perspektiven miteinander zu ver-
kniipfen. Aber auch das mag man weiter diskutieren. Nur wo eine positiv anneh-
mende Haltung dem Leben gegeniiber da ist, werden auch die Krifte mobilisiert,
das zu tun, was dem Menschen und seinem Leben dient.

Ich méchte hier nur andeutungsweise auf das Verhiltnis von Institutionenethik
und Tugendethik eingehen: Der Papst bestreitet nicht, dafl Institutionen nétig sind
und auch ethische Qualitit haben, aber er betont immer wieder, dafl die moralischen
Ressourcen — ich wiirde mit Bundesprisident Horst Kéhler sagen, daff das Be-
wufltsein: Das tut man nicht! - fiir jeden einzelnen Akteur, auch im Marktgesche-
hen selbst, Bedeutung haben. Wo Menschen handeln, gibt es keine moralfreien

655



Reinbard Marx

Riaume. Demokratie und Soziale Marktwirtschaft brauchen Tugenden, nicht nur
Institutionen.

Der Papst kritisiert in der Enzyklika sehr deutlich die Vorstellung, wir kénnten
bei der Schaffung von mehr Gerechtigkeit eigentlich auf die personliche Moral des
einzelnen verzichten und uns auf strukturelle Uberlegungen beschrinken, die nur
vom Eigeninteresse der Menschen und Nationen ausgehen. Allerdings wird die Dis-
kussion uber das rechte Verhiltnis von Tugendethik und Institutionenethik weiter-
gehen miissen?.

Eine ,neue humanistische Synthese®?

Angesichts der dramatischen Krise, in der wir uns befinden, fordert der Papst ein
neues Denken und kniipft damit an die Forderung Johannes Pauls II. nach dem Zu-
sammenbruch des Kommunismus an, jetzt die Chance zu nutzen, ein neues Den-
ken, eine ,neue humanistische Synthese” in Gang zu bringen (vgl. CiV 21). Was ist
gemeint? Der Papst leugnet nicht, daf§ in den letzten Jahrzehnten durchaus fiir ei-
nige Volker ein grofierer Wohlstand erreicht wurde. Er weist aber auf neue Span-
nungen hin, sowohl innerhalb der entwickelten, wie der weniger entwickelten Lin-
der, auf neue Formen der Armut, der Ausgrenzung, auf die Vergrofierung von
Ungleichheit. Diese Spannungen konnen durch die Finanz- und Wirtschaftskrise
noch verstirkt werden. Wenn wir die aktuellen Herausforderungen nicht als einen
wirklichen Lernort, als Chance begreifen, haben wir die Zeichen der Zeit nicht ver-
standen. Die Soziallehre der Kirche und der Glaube konnen, so meint der Papst, der
Vernunft aufhelfen und diesen Lernprozef} voranbringen.

Eine wichtige Herausforderung sieht der Papst darin — und da kniipft er an ,,Cen-
tesimus annus® (CA) an -, Staat, Markt und Zivilgesellschaft neu in Beziehung zu
setzen und ihre Rollen auch auf globaler Ebene neu zu bestimmen. Das ist tatsich-
lich ein Thema, das entscheidend ist fiir die Zukunft der Sozialen Marktwirtschaft
bei uns und weltweit. Das Wort ,Soziale Marktwirtschaft® fallt zwar nicht; eben-
sowenig wie in Centesimus annus, aber der Papst denkt eben fiir die Weltkirche und
tibernimmt nicht einfach die deutsche Begrifflichkeit. Dennoch wird die Sache der
Sozialen Marktwirtschaft in der Enzyklika bezeichnet mit dem Zueinander von
Staat, Markt und Zivilgesellschaft und auch mit dem Programm einer ,neuen hu-
manistischen Synthese“. Es geht durchaus um eine Umkehr, eine Verinderung, die
die Dominanz der ,Logik des Marktes® bricht und ein neues Denken erméglicht,
das Staat, Markt, Gesellschaft und den einzelnen Menschen wieder in ein angemes-
senes Zueinander bringt. Dabei muf klar sein: Im Zentrum steht der Mensch!

Ganz in der Tradition der Soziallehre der Kirche fordert der Papst eine subsidiire
Gestaltung der verschiedenen Verantwortlichkeiten auf Weltebene. Die Enzyklika
greift dabei auch die sehr aktuelle Debatte auf, was ein Staat ist, worauf ein Staat be-

656



Die Globalisiernng gestalten — in verantworteter Freiheit

ruht, wie Souverinitit zu verstehen ist, wo sie ihre Grenzen findet. Sehr klar wird
ausgedriickt, daf diese Debatte nicht auf die Bipolaritat Staat — Markt verkiirzt wer-
den darf, sondern notwendigerweise die gesellschaftlichen, kulturellen und religio-
sen Bindekrifte zu einem Gemeinwesen dazu gehdren. Das gilt dann auch auf Welt-
ebene.

In der Geschichte Europas haben wir festgestellt, dafl der Nationalstaat ein
»Sprung nach vorn“ war. Die Kohision einer Gesellschaft ging im 19. Jahrhundert
iiber den Begriff der Nation, was nicht ungefihrlich war und ist, und langfristig
auch nicht allein tragfhig sein wird. Wir brauchen aber fiir einen Staat Kohisions-
krifte, die das Gemeinwesen zusammenhalten. Der Markt ist dazu nicht in der
Lage, auch und gerade ein ungeregelter und ,staatenloser Weltmarkt nicht, wie es
in den letzten 20 Jahren viele geglaubt haben. Wir sind hier bei einem Thema, das
auferordentlich brisant ist und das die Diskussionen des 21. Jahrhunderts prigen
wird. Denn wenn wir iiberhaupt so etwas denken wollen wie eine Weltfamilie, wie
Menschenrechte, Vereinte Nationen, dann brauchen wir auch so etwas wie eine
Weltgesellschaft, eine Zivilgesellschaft, die sich langsam herausbildet und kulturelle,
religiose und moralische Ubereinstimmungen erkennt und sichtbar werden lifit, bei
allem Respekt vor der Vielfalt der Kulturen! In diesem sehr weitreichenden Prozef,
der noch in den Kinderschuhen steckt, ist auch die Rolle der Kirche und auch der
Religionen allgemein nicht zu unterschitzen.

In diesem Kontext ist also die Diskussion iiber die ,, Weltautoritat verortet, die der
Papst in dieser Enzyklika anregt. Das ist ja ein altes Thema der Soziallehre, das wir
schon bei Johannes XXIIL finden. Es geht hier nicht um die Vorstellung eines Welt-
staates, sondern um ,global governance®, um subsididre Institutionen, die ein ge-
wisses Zueinander von Staat, Markt und Zivilgesellschaft auf Weltebene ermog-
lichen.

Das Ziel der Wirtschaft

In diesem Zusammenhang wird in der Enzyklika angeregt, iiber das Ziel der Wirt-
schaft neu zu diskutieren. Ganz konkret lehnt der Papst eine einseitige Orientie-
rung am Shareholder-Value ab. Er betont, dafl Unternehmen die berechtigten Inte-
ressen anderer mit einbeziehen miissen, auch iiber das hinaus, wozu sie rechtlich
verpflichtet sind. Man konnte sagen, es geht um das, was in der Wissenschaft als
,Stakeholder-Modell“ diskutiert wird*.

Etwas offen bleibt in der Enzyklika der Vergleich verschiedener Unternchmens-
formen, etwa der Unterschied von Profit- und Non-Profit-Unternehmen. Aber
warum soll den gemeinniitzigen Unternehmen nicht auch ein Teil der wirtschaft-
lichen Zukunft gehoren? Nicht alles muf§ der erwerbswirtschaftlichen Logik unter-
worfen werden. Es stellt sich fiir die Katholische Soziallehre bereits seit langem die

657



Reinhard Marx

Frage: Gibt es Unternehmensmodelle (Unternehmensverfassungsmodelle, Genos-
senschaftsmodelle), die den Gegensatz von Kapital und Arbeit besser iiberwinden
konnen als hergebrachte Modelle? Gerade die jetzige Krise macht diese Problema-
tik noch einmal virulent.

Der Papst will die Gewinnorientierung nicht moralisch negativ bewerten. Aber er
fragt zugleich, ob es nicht auch andere Unternehmensziele gibt. Ich sehe diesen
Punkt durchaus als einen Diskussionsauftrag fiir die Katholische Soziallehre. Es gab
einfach in den letzten zwei Jahrzehnten zu viele ,Denkverbote, weil in der Oko-
nomie und, davon beeinflufit, in der Politik eine nur am Gewinn orientierte Markt-
logik alle auch marktwirtschaftlich zu denkenden Alternativen verdringt hat. Der
Papst weist auf das Beispiel des Mikrofinanzwesens hin, das, anfangs belachelt und
umstritten, einen wesentlichen Beitrag zur Entwicklung in den armen Lindern er-
moglicht hat.

Die Weiterentwicklung der Marktwirtschaft, das Neujustieren von Staat, Markt
und Zivilgesellschaft ist eine der Hauptherausforderungen des 21. Jahrhunderts. Die
Trennung von Institutionen- und Tugendethik darf nicht zu einer kiinstlichen Auf-
spaltung des Menschen fithren. Es braucht Regeln und Rahmenordnungen. Die
Kontakte und Interaktionen der Menschen, die auf Mairkten stattfinden, sind
menschliche Beziehungen und diirfen nicht auf technische Interaktionen und An-
reizsysteme reduziert werden. Staat, Markt und Zivilgesellschaft und auch der ein-
zelne Akteur sind miteinander verkniipft. Es wird weiter zu tiberlegen sein, wo und
wie Regeln und moralische Impulse ihren Platz haben miissen. Deswegen unter-
streicht der Papst auch die wichtige Bedeutung der Entwicklungszusammenarbeit,
die nicht einfach den Gesetzen des Marktes, sondern der Hilfe gehorcht, die zwar
durchaus langfristiges Eigeninteresse beinhalten kann, aber nicht kurzfristig auf Ge-
winn aus ist. Ohne ein solches an Werten orientiertes nachhaltiges Verhalten wire die
eine Menschheitsfamilie nicht aufzubauen und Globalisierung nicht zu gestalten.

Benedikt XVI. spricht vom Prinzip der Unentgeltlichkeit. ,,Gratuita®: Wie tiber-
setzt man das? Unentgeltlichkeit trifft es meines Erachtens nicht ganz. Gratuita ist
eigentlich das Prinzip des Schenkens, der Gabe, der Gnade. Eine Weiterentwick-
lung dieses Gedankens, an so etwas wie einer ,, Theologie der gratuita“ zu arbeiten
und das auch fiir die Katholische Soziallehre fruchtbar zu machen, ist eine Aufgabe,
die uns die Enzyklika stellt. Denn jedes Gemeinwesen — dann auch global — lebt
nicht nur von dem, was wir einander schulden, also aus Rechtsanspriichen, sondern
auch von dem, was wir einander schenken, etwa in der Familie.

Einzelthemen im globalen Kontext

Natiirlich spricht der Papst eine ganze Reihe von Einzelthemen an, die aber immer
wieder mit der grundsitzlichen Ausrichtung auf die Entwicklung der einen

658



Die Globalisierung gestalten — in verantworteter Freibeit

Menschheitsfamilie verkniipft werden. Es wird deutlich gemacht, daf} diese Einzel-
probleme nur geldst werden konnen, wenn die Menschheit auch strukturell handeln
kann mit einer verbindlicheren Autoritit auf Weltebene, und gleichzeitig mit den
vielfiltigen moralischen Impulsen, die von einzelnen Personen, aber besonders auch
von den religiosen Gemeinschaften ausgehen.

In diesem Zusammenhang spricht der Papst das Bevolkerungswachstum an. Er
verwirft Entwicklungsmethoden, die gegen das Leben gerichtet sind. Denn ,die
moralisch verantwortungsvolle Offenheit fiir das Leben ist ein sozialer und wirt-
schaftlicher Reichtum® (CiV 44). Er betont die Verantwortung gegeniiber der
Schépfung und die Verpflichtung, die Erde als Gabe und Aufgabe Gottes zu sehen
und sie nicht auszubeuten, ohne an die folgenden Generationen zu denken. Bene-
dikt XVI. spricht wie Johannes Paul II. von ,Humandkologie® (vgl. CA 38). Was
ist das? Einfach ausgedriickt: Wenn der Mensch und das menschliche Leben nicht
wirklich von Anfang an bis zum Ende als etwas Kostbares und Heiliges gesehen
werden, dann wird auch der Impuls geringer, die Schopfung zu bewahren, die der
Lebensraum fiir den Menschen ist. Humanékologie ist eine Grundlage fiir die Um-
weltokologie insgesamt. In diesen Kontext sind auch die Hinweise zur Ernih-
rungsfrage, zur Energieproblematik und zum Klimawandel einzuordnen.

Ebenso thematisiert die Enzyklika die Gefahren des internationalen Tourismus,
das Problem der Migration, die Erneuerung der Strukturen des Finanzwesens und
die Verantwortung der Verbraucher und ihrer Verbinde. Was zunichst vielleicht
wie eine Aufzihlung lose nebeneinander stehender Partikularthemen erscheint, ist
bemerkenswert, weil es eben nicht in einen begrenzten, nationalstaatlichen Zu-
sammenhang hinein gesprochen wird, sondern gedacht ist fiir eine weltweite Re-
zeption und Diskussion. Fiir Benedikt XVI. ist klar:

,Die ganzheitliche Entwicklung der Volker und die internationale Zusammenarbeit erfor-
dern, dafl eine iibergeordnete Stufe internationaler Ordnung von subsididrer Art fiir die Steu-
erung der Globalisierung errichtet wird, und daff eine der moralischen Ordnung entspre-
chende Sozialordnung sowie jene Verbindung zwischen moralischem und sozialem Bereich,
zwischen Politik und wirtschaftlichem und zivilem Bereich, die schon in den Statuten der
Vereinten Nationen dargelegt wurde, endlich verwirklicht werden® (CiV 67).

Dariiber miifite in den nichsten Jahren die Debatte gefithrt werden. Das greift
cine seit Jahrzehnten bestehende Forderung der Soziallehre auf. Diese generelle
Forderung, verkniipft mit den verschiedenen Einzelthemen, beriihrt entscheidende
und sensible Themen, die aktuell auf der politischen Agenda stehen, sei es auf na-
tionalstaatlicher oder europiischer Ebene oder auf der Ebene von G8 oder G20.
Allerdings mufl bei der Entwicklung solcher ,Global-Governance-Strukturen® die
demokratische Legitimation mit im Blick bleiben. So darf der Weg von G8 zu G20
nicht verbunden sein mit einer Schwichung der Ausrichtung auf Freiheit und Men-
schenrechte.

659



Reinbard Marx

Wider den technologischen Imperativ

Auch auf den technologischen Imperativ: ,, Was technisch méglich ist, soll auch ge-
macht werden!“ geht die Enzyklika ein. Es erscheint in der Lektiire wie ein Anhang,
fast im Sinn einer warnenden Aussage: Reduziert die Probleme nicht auf technische
Probleme! Redet nicht nur iiber die Macht der Technik und der Institutionen, son-
dern denkt daran, daf§ es zunachst moralische Probleme sind! ,Es gibt keine voll-
stindige Entwicklung und kein universales Gemeinwohl ohne das geistliche und
moralische Wohl der in ihrer Gesamtheit von Seele und Leib gesehenen Personen®
(CiV 76). Gerade in diesem Zitat ist die Grundaussage der Enzyklika gut zu fassen.

Fir Benedikt XVI., wie zuvor fiir Johannes Paul IL., ist das Evangelium nicht ein
spiritueller Zusatz®, sondern der entscheidende Ausgangspunkt einer ganzheit-
lichen Entwicklung des Menschen. Das Evangelium ist im wirklichen Sinn ,,Auf-
klirung®. Die Verkiindigung des Evangeliums fordert die ganzheitliche Entwick-
lung des einzelnen Menschen und der Menschheit, der Glaube ist das Licht der
Vernunft. Das Evangelium und die Verkiindigung des Glaubens haben 6konomi-
sche, kulturelle und gesellschaftliche ,,Qualititsspriinge® ermoglicht. Deswegen ist
es so wichtig, daf} das Evangelium iiberall in Wort und Tat bezeugt wird und dafl die
Soziallehre der Kirche Teil dieser missionarischen Verkiindigung ist.

Ein moralisches Ausrufezeichen

Die Sozialenzyklika Caritas in veritate steht in der grofien Tradition der Sozialen-
zykliken, die alle das Denken und Handeln nicht nur der Christen, sondern aller
Menschen guten Willens anregen wollen. Sie betont in einer Zeit der Wirtschafts-
und Finanzkrise die globalen Herausforderungen, unterstreicht die moralische Be-
deutung der Krise, ohne dabei die institutionellen und globalen Verinderungsnot-
wendigkeiten zu unterschlagen.

Eine Enzyklika ist kein wissenschaftlicher Text, muf§ aber natiirlich wissen-
schaftlichen Anspriichen gentigen. Sie ist eine lehramtlich verbindliche Richtungs-
anzeige fiir die Gestaltung von Politik, Gesellschaft und Wirtschaft, besonders fur
uns katholische Christen. Sie gibt kein politisches Programm vor, aber sie gibt Rich-
tungen an und will das Nachdenken und das Handeln orientieren.

Diese Enzyklika ist ein zutiefst ermutigendes Wort, das an den positiven Mog-
lichkeiten des Menschen orientiert ist, nicht an Defiziten. Der Mensch ist die wich-
tigste ,Ressource® tiberhaupt, betont der Papst (vgl. CiV 58). Damit wird im
Grunde ein mutmachendes Bild vom Menschen transportiert. Und deshalb ist die
Enzyklika wie ein moralisches Ausrufezeichen und ein Appell, die Moglichkeiten,
die im Menschen stecken, wachzurufen, Denkverbote zu tiberwinden und die Glo-
balisierung in verantworteter Freiheit zu gestalten. Denn nur, wenn die Entwick-

660



Die Globalisierung gestalten — in verantworteter Freibeit

lung frei ist, kann sie ,,ganz menschlich sein; nur in Verhiltnissen verantwortlicher
Freiheit kann sie in angemessener Weise wachsen (CiV 17).

ANMERKUNGEN

! Vgl. J. Kardinal Hoffner, Christliche Gesellschaftslehre, hg. v. L. Roos (Kevelaer 1997) 84-86.

2 Vgl. in diesem Kontext z.B. Johannes Paul II, Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der
Pipstlichen Akademie der Sozialwissenschaften, 2.5.2003: www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/
speeches/2003/may/documents/hf_jp-ii_spe_20030502_pont-acad-sciences

3 Vgl. Demokratie braucht Tugenden. Gemeinsames Wort des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland u. der Deutschen Bischofskonferenz zur Zukunft unseres demokratischen Gemeinwesens
(Gemeinsame Texte 19, Bonn 2006).

4Vgl. R. Marx, Ethik oder Profit? Der Stakeholderansatz als Ansatz wertorientierten Managements, in:
Zwischen Gewissen u. Gewinn. Werteorientierte Personalfithrung u. Organisationsentwicklung, hg. v.
U. Meier u. B. Sill (Regensburg 2005) 129-143.

661



